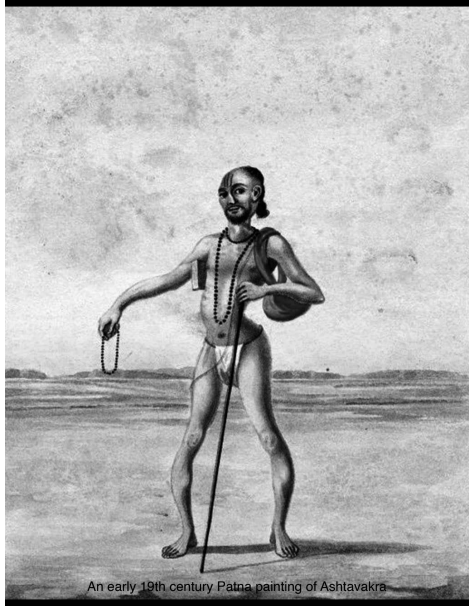
# Ashtavakra Gita ~ अष्टावक्र गीता



MultiLingual ~ Sanskrit + Hindi + English

# Ashtavakra Gita

# Multilingual ~ Sanskrit + Roman Sanskrit + Hindi + English

First Edition - September 2015 Copyright ©Ankur Gupta 2015 Second Edition - September 2023 Copyright ©Ankur Gupta 2023 All rights reserved

#### First published by

Proman Associates LLP 101 Ekta Elegance, New Link Road, Borivli (W), Mumbai 400 091. INDIA Email: promankur@gmail.com

10987654321

ISBN: 9788188782185 8188782181

#### TRANSLATOR, COMPILER, AUTHOR

Ankur Gupta

#### COVER DESIGN

artindia.com

#### DISCLAIMER

Due care and diligence has been taken while editing and printing the book. Neither the Author, Publisher or the Printer hold any responsibility for any errors or mistakes that may have crept in inadvertently. Proman Associates LLP, the Publisher and the Printers will be free from any liability for damages or losses of any nature arising from or related to the content. All disputes are subject to the jurisdiction of competent courts in Mumbai.

This book is sold, subject to the condition, that it shall not by way of trade or otherwise be lent, resold, hired out, circulated and no reproduction in any form, including electronic, in whole or in part (except for brief quotations in critical articles or reviews) may be made without written permission of the publishers.

# **Chapter Synopsis**

| Chapter | Sutras |                                                                                                                                                                                                                                      | Page |  |  |
|---------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|--|
| 1       | 20     | साक्षी Self as All-pervading Witness Sage Ashtavakra responds to King Janaka about the eternal characteristics and knowledge of the self.                                                                                            | 1    |  |  |
| 2       | 25     | आश्चर्य<br>Marvel of Infinite Self<br>Enraptured, King Janaka realises his true nature<br>and describes the subtleties of the principles<br>expounded.                                                                               |      |  |  |
| 3       | 14     | आत्मद्वैत<br>Self in All & All in Self<br>Sage Ashtavakra enunciates inconsistencies<br>about attachments within and to worldly<br>pleasures.                                                                                        |      |  |  |
| 4       | 6      | सर्वात्मा Knower & Non-knower of Self Sage Ashtavakra elaborates on the state of self- realisation.                                                                                                                                  |      |  |  |
| 5       | 4      | चेतना विघटन Dissolution of Consciousness Sage Ashtavakra emphasises that the world, its objects and experiences are all unreal and imaginary. He exhorts King Janaka to gain equanimity of perception and get dissolved in the self. | 73   |  |  |
| 6       | 4      | चेतना विघटन की अप्रासंगिकता<br>Irrelevance of Dissolution of Consciousness<br>King Janaka responds that rejecting, accepting or<br>neutralising is immaterial.                                                                       | 79   |  |  |
| 7       | 5      | शांत और असीम स्व Tranquil and Boundless Self King Janaka further describes his enlightened state as the expansive or limitless experience of seeing only one. Hence, no impact of attraction or repulsion towards them.              | 85   |  |  |

| Chapter | Sutras |                                                                                                                                                                       | Page |  |  |
|---------|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|--|
| 8       | 4      | मोक्ष Emancipation Sage Ashtavakra responds to King Janaka about the eternal characteristics and knowledge of the self.                                               |      |  |  |
| 9       | 8      | सौम्य उदासीनता Benign Indifference Sage Ashtavakra affirms the true state of being when opposites are renounced and desires are eliminated.                           |      |  |  |
| 10      | 8      | वैराग्य  Dispassion  Sage Ashtavakra reiterates on the folly of desire, no matter how elevated or subtle                                                              |      |  |  |
| 11      | 8      | दीप्तिमान चिद्रूपा Self as Radiant Universal Spirit Sage Ashtavakra further describes the state of desirelessness towards the bliss of peace.                         |      |  |  |
| 12      | 8      | कालातीत शांति Ascent of Contemplation King Janaka shares the state of timeless stillness in which he now finds himself, detached from the physical, mental and vocal. |      |  |  |
| 13      | 7      | उत्कृष्ट परमानंद<br>Transcendent Bliss<br>King Janaka shares his experience of beatitude in<br>abiding as self being absolutely thought-free.                         |      |  |  |
| 14      | 4      | प्राकृतिक विघटन Natural Dissolution of Mind King Janaka summarises his exalted state with calm indifference anchored firmly in the awareness of 'Being'.              |      |  |  |
| 15      | 20     | तत्त्वं Essence Sage Ashtavakra points to the vast emptiness of Self and to be absolutely free of thought – positive or negative – or contemplation of the goal.      |      |  |  |

| Chapter | Sutras |                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Page |  |
|---------|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|
| 16      | 11     | स्य-पालन Self-Abidance Sage Ashtavakra explains the futility of effort and knowing. The state of supreme bliss is objectless awareness devoid of effort of any kind.                                                                                                                                 |      |  |
| 17      | 20     | निरपेक्ष एकांत Absolute Solitude of Self Sage Ashtavakra describes the exalted and indescribable bliss of being in the self.                                                                                                                                                                         |      |  |
| 18      | 100    | जीवन मुक्ति Liberation Sage Ashtavakra extrapolates on pure non- duality. The bond-free natural state of a jnani and ritualistic state of a sadhak.                                                                                                                                                  |      |  |
| 19      | 8      | स्य महिमा Majesty of Self King Janaka affirms his firm abidance in the glory of the self, by his non-mediated experience of jnana and declares that except the glory of the self, he has nothing else.                                                                                               |      |  |
| 20      | 14     | स्य अतिक्रमण Transcendence of Self King Janaka concludes that in the pure awareness personified there exist neither the instruments of action, nor of perception, nor dualities, nor triads of actions, nor the world, nor the jivas; nor maya, samsara or mukti. He ends with: No more can be said. |      |  |

Ashtavakra is a messenger, a messenger of consciousness, of witnessing. Pure witnessing, just watching.

If there is unhappiness, observe it.

If there is happiness, observe it.

In unhappiness don't become identified with unhappiness.
In happiness don't become identified with happiness.

Let both come, let both go.

Night has come, observe it. Day has come, observe it.

At night, don't think you have become night. In the day, don't think you have become the day.

Osho, Enlightenment: The Only Revolution, Talk #2



Before we enter the sutras, let us understand a few basics about Ashtavakra. Not much is known and no historical records exists.

#### Who was Ashtavakra?

Ashtavakra (Ashta "eight", vakra "bent, curved") is a sage mentioned in Hindu scriptures. He is described as one born with eight different deformities of the body (two feet, two knees, two hands, the chest and the head). Ashtavakra is the Guru of King Janaka and the sage Yājñavalkya.

# Saga of the Sage Ashtavakra

Ashtavakra is probably identical to the holy sage with the same name who appears in Mahabharata, though the connection is not clearly stated in any of the texts. King Janaka is the father of Sita and disciple of the sage Yajnavalkya in the Brihadaranyaka Upanishad. Janaka is also depicted as a king who has attained perfection in the Bhagavad Gita.

# Chāndogya Upanişad

The sage Uddalaka ran an ashram teaching the Vedas and Kahoda (Kagola, Kahola) was one of his best disciples. Uddalaka was so pleased with him that he had his daughter Sujata married to him.

When Sujata got pregnant, she wanted her child to imbibe spirituality and intelligence. She started attending these classes taught by Uddalaka and Kahoḍa, listening to their chanting of the Vedic Mantras.

In India, there is a belief that when expectant mothers expose themselves to spiritual teachings, the child in the womb hears it and gathers that knowledge and become a genius in that spiritual area after its birth. There is a well-known example of Abhimanyu, son of Arjuna, in Mahabharata, who learns the breaking of a Chakravyuh or strategic battle formation. in this manner.

The embryo was aware of the correct pronunciation of every syllable since Sujata used to attend classes with rapt attention. One day, as Kahoḍa was reciting the Vedas and pronounced a syllable wrong, it squirmed in distress and uttered aloud to Kahoḍa that he had pronounced the syllable wrongly. This happened on eight occasions.

Kahoda perceived this as arrogance on the part of something, yet to manifest itself in the world and cursed the fetus with eight deformities of the body. When the baby was born, it was crooked in eight places and was named Ashtavakra, "one having eight deformities".

Ashtavakra was now raised by Uddalaka, who also had a son named Śvetaketu. Ashtavakra thought that Uddalaka was his father and Śvetaketu his brother. Uddalaka, Sujata and the disciples ensured that Ashtavakra was never informed of his real father.

Around the time Ashtavakra was born, Kahoḍa was persuaded by his wife Sujata to go to the court of King Janaka to earn some money. In Janaka's court, Kahoḍa was challenged to a scriptural debate by the philosopher Vandin. Vandin easily defeated Kahoḍa and as per practice, immersed the vanquished Kahoḍa under water.

Once when he was twelve years old, Ashtavakra was seated on Uddalaka's lap and Śvetaketu pulled him down saying that it was not his father's lap. Ashtavakra then learnt the truth about his father Kahoḍa from Sujata. He decided to confront Vandin and defeat him in an argument.

Ashtavakra and Śvetaketu made their way to Janaka's palace. Janaka tested Ashtavakra with cryptic questions which Ashtavakra answered with ease. Janaka decided to let Ashtavakra face Vandin. Vandin and Ashtavakra began the debate, with Vandin starting.

They alternately composed six extempore verses on the numbers one to twelve. Then Vandin could only compose the first half of a verse on the number thirteen. Ashtavakra completed the verse by composing the second half and thus won the argument against Vandin. This unique debate is full of enigmas and latent meanings which lie under the simple counts of the numbers one to thirteen.

The condition of the contest was that if Vandin were to lose he would grant any wish of his vanquisher. Ashtavakra demanded that Vandin be drowned in water just as he forced his vanquished opponents to do. Vandin then revealed that he was the son of Varuṇa (Lord of all water bodies), and was sent incognito to earth to force the sages and brahmanas to conduct a ritual that Varuṇa wanted to perform. By this time, Varuṇa's ritual was also complete.

On Vandin's request, Varuṇa bade the sages and brahmaṇas farewell and brought them to surface. Ashtavakra worshipped his father and was in turn praised by all the freed sages. Kahoḍa was extremely pleased with his son and returned to his ashram with Ashtavakra and Śvetaketu. In the presence of Sujata, Kahoḍa asked Ashtavakra to bathe in the river Samanga. When Ashtavakra entered the river, all his deformities healed.

#### Vālmikī's Rāmāyaņa - Yuddha Kānda

When Daśaratha comes to see Rāma from heaven after the war of the Rāmāyaṇa, he tells Rāma,

"O son! I have been redeemed by you, who are a deserving son and a great being; like the virtuous Brahmin Kahoḍa was redeemed by his son Ashtavakra".

#### Mahābhārata - Vana Parva

On losing the game of dice with the Kauravas, the five Pāṇḍava princes and Draupadi are exiled for twelve years. On their pilgrimage, they meet the sage Lomaśa, who shows the river Samanga to Yudhiṣḥṭhira, saying that this is the same river, in which the deformed Ashtavakra was cured of his eight deformities on bathing.

Lomasa then narrates the legend of Ashtavakra and his wisdom on various aspects of human existence, e.g.

A grey head does not make an elder, Not by years, not by grey hairs, not by riches nor by relations did the seers make the Law, He who is great to us, is one who has learning.

### The Ashtavakra-Janak Equation

The learned scholars saw Ashtavakra as he entered the royal court. His very movements induced ridicule and laughter. Ashtavakra also roared with laughter.

Janak asked, "Everyone else is laughing. I can understand why they laugh, but why did you laugh, my son?"

Ashtavakra said, "I am laughing because truth is being decided in this conference of butchers. What are all these skinners doing here anyway?"

A deep silence fell over the meeting. Butchers? Skinners? The king asked, "What do you mean?"

#### Ashtavakra said.

"It is simple and straightforward: They only see skin, they don't see me. It is difficult to find a man more pure and simple than me, but they don't see this; they see a bent and deformed body. They are skinners, they judge by the skin.

Your Majesty, in the curve of a temple is the sky curved? When a pot is smashed, is the sky smashed? O King, just as the shape of a temple does not affect the Akasha (sky), the crookedness of the physical body has no effect on Atma (Soul).

A wise man has Atma Drshti, he looks at the Reality behind this manifested world, whereas an ignorant one has Karma Drshti, he gets lost in names and forms".

It was a very startling declaration. There must have been pin-drop silence. Janak was impressed, astounded: "Absolutely right, why had he gathered a crowd of skinners there?" He became repentant, he felt guilty that he too had laughed.

The following day when he was out on his morning ride he saw Ashtavakra on the way. Janak dismounted from his horse and fell at his feet. The day before, in front of everyone, he couldn't find the courage.

The day before he had said, "Why do you laugh, my son?" Ashtavakra was a boy of twelve years, and Janak had considered his age. This

day he didn't notice the age. This day he got down from his horse and fell at Ashtavakra's feet, spread-eagled in prostration.

He said, "Please visit the palace, and satisfy my eagerness for the truth. Oh lord, be so gracious as to come to my home. I have understood! I couldn't sleep the whole night.

You spoke truly: what depth of understanding have those who recognise only the body? They are debating the being, but attraction and repulsion for the body still arise; hate and attraction still arise. They are looking at death while talking of the deathless! I'm blessed that you came and disturbed me, that you broke my sleep. Please come to the palace!"

Janak welcomed Ashtavakra and seated him on a golden throne – this twelve year old Ashtavakra. Then he put his questions to him. The first sutra is Janak's inquiry. Janak asked and Ashtavakra explained. Beyond this, nothing is known about Ashtavakra. And there is no need to know more, it is more than enough! Diamonds are not many; only pebbles and rocks are so common. A single diamond is enough.

#### What is Ashtavakra Gita?

Ashtavakra Gita (Ashtavakra's Song) or the Ashtavakra Samhita (Ashtavakra's Collection), is a very ancient Sanskrit dialogue between 12-year old sage Ashtavakra and King of Mithila - Janaka. Scholars agree that it dates back to the classic Vedanta period, considering the Sanskrit style and the doctrine.

In his dialogue, Ashtavakra entertains no concepts and rejects them all. He rejects anything that is perceived through the body, mind and intellect. He says that there is no such thing as existence or non-existence, right or wrong, thoughts or emotions, matter or non-matter, and moral or immoral value systems.

He rejects straight away the principles of Maya (Illusory energy), concepts like personal God (Iswara), ego (Jiva), and even the existence of a Universe (Jagat). For him the Self is the only Reality and that alone is the Absolute Truth.

## Why Ashtavakra Gita?

It speaks to the heart and the very reading of it gives even an ordinary person a foretaste of the bliss of freedom. Before the end of the dialogue, King Janaka realises the joy of self-realisation through the subtle philosophical truths. This spiritual scripture contains words of wisdom that can be contemplated over and over again, leading to a deeper and deeper understanding of the Self.

Ashtavakra Gita is a dialogue between Ashtavakra and Janaka on the nature of soul, reality and bondage. It offers a radical version of non-dualistic philosophy. The Gita insists on complete unreality of external world and absolute oneness of existence. It does not mention any morality or duties, and therefore is seen by commentators as 'godless'. It also dismisses names and forms as unreal and a sign of ignorance.

#### Structure of Ashtavakra Gita

The essence of the conversation is captured within the first 4 chapters only. It is said that the words alone are sufficient for the honest and genuine seeker to attain self-realisation. Every word of this spiritual exposition is capable of producing a deep and profound impact on its readers. The words are packed with so much power that the reader is automatically impelled to walk the path of self-inquiry.

### **Ashtavakra Gita Interpretations**

The work was known, appreciated and quoted by Ramakrishna and his disciple Vivekananda, as well as Ramana Maharshi. Sarvepalli Radhakrishnan refers to it with great respect. Commentaries and interpretations of the sutras have been done by Swami Chinmayananda, Osho, Sri Sri Ravi Shankar (in Hindi and English) and many others.

# **About King Janaka**

The Janaka Dynasty ruled the Videha kingdom from their capital, Mithila, identified with modern Janakpur in Nepal.

A certain King Janaka, who probably reigned during the 7th century BCE, is mentioned in the late Vedic literature (Shatapatha Brahmana and the Brihadaranyaka Upanishad) as a great philosopherking.

A King Janaka is also mentioned in the Ramayana epic and was renowned for his patronage of Vedic culture and philosophy. His court was an intellectual center for Brahmin sages such as Yajnavalkya. Under his reign, Videha became a dominant political and cultural center of South Asia.

In Balakanda of Valmiki's Ramayana, Seeradhwaj Janaka (more popularly known merely as Raja Janak or King Janak) proposed a test of strength in which suitors vying for his daughter's hand in marriage would have to string the great bow of Lord Shiva.

Lord Rama passed this test of strength, and Janaka's daughter Sita (also referred to as Janaki) wed Rama and together they resided in Ayodhya.

Seeradhwaj Janaka was also said to be a Rajarshi, having advanced spiritually and reached the state of a Rishi well-versed in the shastras and Vedas.

He was the beloved pupil of Yaajnavalkya, whose exposition of Brahman to the king forms one chapter of the Brihadaranyaka Upanishad. Yaajnavalkya certified that Seeradhwaj Janaka had attained Brahmanhood.

In the Bhagavad Gita, Sri Krishna cites Seeradhwaj Janaka as an illustrious example of the Karma yoga.

"karmanaiva hi samsiddhim asthita janakadayah loka sangraham evapi sampasyan kartum arhasi"

Even kings like Janaka and others attained the perfectional stage by performance of prescribed duties. Therefore, just for the sake of educating the people in general, you should perform your work.

Kings like Janaka and others were all self-realized souls; consequently they had no obligation to perform the prescribed duties in the Vedas. Nonetheless they performed all prescribed activities just to set examples for the people in general.

Being a great devotee of the Lord, he was transcendentally situated, but because he was the king of Mithila (a subdivision of Bihar province in India), he had to teach his subjects how to fight righteously in battle. He and his subjects fought to teach people in general that violence is also necessary in a situation where good arguments fail.

Seeradhwaj Janaka was instructed by sage Ashtavakra upon the nature of the self or Atman, and this exposition forms the content of the famous treatise Ashtavakra Gita.

# King Janaka ~ Lineage

In Valmiki Ramayana, King Seeradhwaja Janaka, himself mentioned his ancestral list to King Dasratha, Father of Rama.

महाराज जनक बोले, "महर्षि! आपने सर्वथा उचित बात कही है। अब मैं भी अपने कुल का परिचय देता हूँ। प्राचीन काल में निमि नामक एक धर्मात्मा राजा थे। उनके मिथि नामक पुत्र हुआ जिन्होंने मिथिला बसाई। मिथि के पुत्र का नाम जनक था, उन्हों के नाम पर मिथिला के राजा लोग जनक कहलाते हैं। जनक के पुत्र उदावसु...

The list of Janakas who ruled Mithila is as under:

## Janakas Before Ramayana

## Janakas After Ramayana

Nimi was son of King Ikshwaku and grandson of Manu.

Mithi was the founder of Mithila and the first Janaka.

Udavasu उदावस् नन्दिवर्धन Nandivardhana हस्वरोमा Hrasvaroma श्रवीर Shoorveer सुकेतु Suketu देवरात Devarata Brihadratha बृहद्रथ Mahavira महावीर सुधृति Sudhriti धृष्टकेतु Dristaketu हर्यश्व Haryasva Maru मरु प्रतीन्धक Pratindhaka कीर्तिरथ Kirtiratha देवमीढ Devamidha विबुध Vibudha महीन्धक Mahidhrika कीर्तिरथ Kirtirata महारोमा Maharoma स्वर्णरोमा Swarnaroma

Seeradhwaja

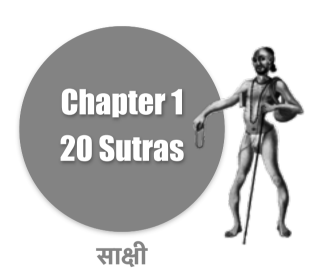
Father of Sita

सीरध्वज जनक,

सीता के पिता

कुशध्वज

Bhaanumaan भानुमान् शतद्युम्न Shatadyumn शुचिः Shuchi ऊर्जनम Oorinaamaa Kriti कृति अञ्जन Anian कुरुजित Kurujit अरिष्टनेमि Arishtnemi Shrutaayu श्रुतायू सुपार्श्व Supaarshwa Srinjaya सञ्जय क्षेमावी Kshemaavee अनेना Anenaa Bhaumarath भौमरथ Satyarath सत्यरथ Upagu उपग् Upagupt उपगुप्त Swaagat स्वागत Swaanand स्वानन्द सुवर्चा Suvarchaa Supaarshwa सुपार्श्व Subhaash सुभाष Sushrut सुश्रुत जय Jaya विजय Vijaya Rit ऋत Sunaya सुनय वीतहव्य Veetahavya धृति Dhriti बहुलाश्व Bahulaashwa कृति Kriti



# **Self as All-pervading Witness**

Sage Ashtavakra responds to King Janaka about the eternal characteristics and knowledge of the self.



# ॥ श्री ॥ अथ श्रीमदष्टावक्रगीता प्रारभ्यते ॥ जनक उवाच ॥

कथं ज्ञानमवाप्नोति कथं मुक्तिर्भविष्यति । वैराग्यं च कथं प्राप्तं एतद् ब्रूहि मम प्रभो ॥ १-१॥

# वयोवृद्ध राजा जनक, बालक अष्टावक्र से पूछते हैं:

हे प्रभु, ज्ञान की प्राप्ति कैसे होती है, मुक्ति कैसे प्राप्त होती है, वैराग्य कैसे प्राप्त किया जाता है, ये सब मुझे बताएं

# ∥ śrī ∥ atha śrīmadaṣṭāvakragītā prārabhyate ∥ ianaka uvāca ∥

katham jñānamavāpnoti katham muktirbhavişyati | vairāgyam ca katham prāptam etad brūhi mama prabho || 1-1 ||

# Old King Janaka asks the young Ashtavakra:

How can I gain knowledge? How can I attain liberation? How can I cultivate dispassion? O lord show me the way.



### अष्टावक्र उवाच ॥

मुक्तिं इच्छसि चेतात विषयान् विषवत्यज । क्षमार्जवदयातोषसत्यं पीयूषवद् भज ॥ १-२॥

# अष्टावक्र उत्तर देते हैं:

यदि आप मुक्ति चाहते हैं तो अपने मन से विषयों (वस्तुओं के उपभोग की इच्छा) को विष की तरह त्याग दीजिये। क्षमा, सरलता, दया, संतोष तथा सत्य का अमृत की तरह सेवन कीजिये

# așțāvakra uvāca ∥

muktim icchasi cettāta viṣayān viṣavattyaja | kṣamārjavadayātoṣasatyam pīyūṣavad bhaja || 1-2 ||

## Sage Ashtavakra responds:

If you wish to attain salvation, give up the passions (desires for consumptions) as poison. Practice forgiveness, simplicity, compassion, contentment and nectar of truth.



न पृथ्वी न जलं नाग्निर्न वायुर्द्यौर्न वा भवान् । एषां साक्षिणमात्मानं चिद्रूपं विद्धि मुक्तये ॥ १-३॥

आप न पृथ्वी हैं, न जल, न अग्नि, न वायु अथवा आकाश ही हैं। मुक्ति के लिए इन तत्त्वों के साक्षी, चैतन्यरूप आत्मा को जानिये।

na pṛthvī na jalam nāgnirna vāyurdyaurna vā bhavān | eṣām sākṣiṇamātmānam cidrūpam viddhi muktaye | 1-3 |

You are neither earth,
nor water,
nor fire,
nor air,
nor sky.
Towards salvation,
understand and imbibe their Chaitanya
(the consciousness that knows itself and also knows others).



यदि देहं पृथक् कृत्य चिति विश्राम्य तिष्ठसि । अधुनैव सुखी शान्तो बन्धमुक्तो भविष्यसि ॥ १-४॥

यदि आप स्वयं को इस शरीर से अलग करके, चेतना में विश्राम करें तो तत्काल ही सुख, शांति और बंधन मुक्त अवस्था को प्राप्त होंगे।

yadi deham pṛthak kṛtya citi viśrāmya tiṣṭhasi | adhunaiva sukhī śānto bandhamukto bhaviṣyasi || 1-4 ||

If you can detach yourself away from the body and be in the Chaitanya (through meditation, contemplation) you can enable a state of bliss and peace.



न त्वं विप्रादिको वर्णो नाश्रमी नाक्षगोचरः । असङ्गोऽसि निराकारो विश्वसाक्षी सुखी भव ॥ १-५॥

आप ब्राह्मण आदि सभी जातियों अथवा ब्रह्मचर्य आदि सभी आश्रमों से परे हैं तथा आँखों से दिखाई न पड़ने वाले हैं। आप निर्लिप्त, निराकार और इस विश्व के साक्षी हैं, ऐसा जान कर सुखी हो जाएँ।

na tvam viprādiko varņo nāśramī nākṣagocaraḥ | asaṅgo'si nirākāro viśvasākṣī sukhī bhava | 1-5 |

You are not any Varna or Caste (Brahmin, Kshatriya, Vaishya, Shudra), nor in any Age-phase or Ashrama (Brahmacharya - bachelor student, Grihastha - householder, Vanaprastha - forest dweller and Sanyasa - renunciation), and are invisible to the sensory eye.

You are a formless and unattached witness of the world.



धर्माधर्मौ सुखं दुःखं मानसानि न ते विभो । न कर्तासि न भोक्तासि मुक्त एवासि सर्वदा ॥ १-६॥

धर्म, अधर्म, सुख, दुःख मस्तिष्क से जुड़ें हैं, सर्वव्यापक आप से नहीं। न आप करने वाले हैं और न भोगने वाले हैं, आप सदा मुक्त ही हैं।

dharmādharmau sukham duḥkham mānasāni na te vibho | na kartāsi na bhoktāsi mukta evāsi sarvadā || 1-6 ||

Righteousness, sin, pleasure and pain are universal states of your mind and not associated with you. You are neither the doer nor the one to endure.



एको द्रष्टासि सर्वस्य मुक्तप्रायोऽसि सर्वदा । अयमेव हि ते बन्धो द्रष्टारं पश्यसीतरम् ॥ १-७॥

आप समस्त विश्व के एकमात्र दृष्टा हैं, सदा मुक्त ही हैं, आप का बंधन केवल इतना है कि आप दृष्टा किसी और को समझते हैं।

eko drastāsi sarvasya muktaprāyo'si sarvadā | ayameva hi te bandho drastāram pasyasītaram || 1-7 ||

You are the sole witness of the world and always free. The only bondage is your thought that someone else is the visionary.



अहं कर्तेत्यहंमानमहाकृष्णाहिदंशितः । नाहं कर्तेति विश्वासामृतं पीत्वा सुखी भव ॥ १-८॥

अहंकार रूपी महासर्प के प्रभाववश आप 'मैं कर्ता हूँ' ऐसा मान लेते हैं। मैं कर्ता नहीं हूँ, इस विश्वास रूपी अमृत को पीकर सुखी हो जाइये।

aham kartetyahammānamahākṛṣṇāhidamśitah | nāham karteti viśvāsāmṛtam pītvā sukhī bhava | 1-8 |

Under the influence of your ego, akin to a mighty serpent, you believe yourself to be the doer. Be blissful by drinking the nectar of faith and belief that you are not the doer.



एको विशुद्धबोधोऽहं इति निश्चयवह्निना । प्रज्वाल्याज्ञानगहनं वीतशोकः सुखी भव ॥ १-९॥

मैं एक, विशुद्ध ज्ञान हूँ, इस निश्चय रूपी अग्नि से गहन अज्ञान वन को जला दें, इस प्रकार शोकरहित होकर सुखी हो जाएँ।

eko viśuddhabodho'ham iti niścayavahninā | prajvālyājñānagahanam vītaśokah sukhī bhava | 1-9 |

Burn away the dense forest of ignorance latent in your determined belief that you are absolute knowledge. By thus rejecting grief, become blissful.



यत्र विश्वमिदं भाति कल्पितं रज्जुसर्पवत् । आनन्दपरमानन्दः स बोधस्त्वं सुखं भव ॥ १-१०॥

जहाँ ये विश्व रस्सी में सर्प की तरह अवास्तविक लगे, उस आनंद, परम आनंद की अनुभूति करके सुख से रहें।

yatra viśvamidam bhāti kalpitam rajjusarpavat | ānandaparamānandah sa bodhastvam sukham bhava || 1-10 ||

Experience blissful joy and ultimate pleasure by realising that the world which appears like a snake, is in reality a mere rope.



मुक्ताभिमानी मुक्तो हि बद्धो बद्धाभिमान्यपि । किंवदन्तीह सत्येयं या मतिः सा गतिर्भवेत् ॥ १-११॥

स्वयं को मुक्त मानने वाला मुक्त ही है और बद्ध मानने वाला बंधा हुआ ही है, यह कहावत सत्य ही है कि जैसी बुद्धि होती है वैसी ही गति होती है।

muktābhimānī mukto hi baddho baddhābhimānyapi | kimvadantīha satyeyam yā matih sā gatirbhavet || 1-11 ||

One who considers himself to be free, is free and those who consider themselves to be bonded, are bonded.
Thoughts mould the person.
As you sow, so shall you reap.



आत्मा साक्षी विभुः पूर्ण एको मुक्तश्चिदक्रियः । असङगो निःस्पृहः शान्तो भ्रमात्संसारवानिव ॥ १-१२॥

आत्मा साक्षी, सर्वव्यापी, पूर्ण, एक मुक्त, चेतन, अक्रिय, असंग, इच्छारहित एवं शांत है। भ्रमवश ही ये सांसारिक प्रतीत होती है।

ātmā sākṣī vibhuḥ pūrṇa eko muktaścidakriyaḥ | asaṅgo niḥspṛhaḥ śānto bhramātsaṃsāravāniva || 1-12 ||

The universal, omnipresent and complete self-witness is free, conscious, inert, detached, without desire and tranquil. Everything appears worldly, as an illusion.



कूटस्थं बोधमद्वैतमात्मानं परिभावय । आभासोऽहं भ्रमं मुक्त्वा भावं बाह्यमथान्तरम् ॥ १-१३॥

अपरिवर्तनीय, चेतन व अद्वैत आत्मा का चिंतन करें और 'मैं' के भ्रम रूपी आभास से मुक्त होकर, बाह्य विश्व की अपने अन्दर ही भावना करें।

kūṭasthaṃ bodhamadvaitamātmānaṃ paribhāvaya | ābhāso'haṃ bhramaṃ muktvā bhāvaṃ bāhyamathāntaram || 1-13||

Contemplate on the unchanging, conscious non-duality of the soul. Emerge out of the I-my-me illusion and experience the external world within yourself.



देहाभिमानपाशेन चिरं बद्धोऽसि पुत्रक । बोधोऽहं ज्ञानखङ्गेन तन्निकृत्य सुखी भव ॥ १-१४॥

हे पुत्र! बहुत समय से आप 'मैं शरीर हूँ' इस भाव बंधन से बंधे हैं, स्वयं को अनुभव कर, ज्ञान रूपी तलवार से इस बंधन को काटकर सुखी हो जाएँ।

dehābhimānapāśena ciram baddho'si putraka | bodho'ham jñānakhangena tannikṛtya sukhī bhava | 1-14||

Since eternity, you consider yourself as the body and remain in bondage. Experience your true self and unshackle the bonds with the metaphorical sword of knowledge.



निःसङ्गो निष्क्रियोऽसि त्वं स्वप्रकाशो निरञ्जनः । अयमेव हि ते बन्धः समाधिमनुतिष्ठति ॥ १-१५॥

आप असंग, अक्रिय, स्वयं-प्रकाशवान तथा सर्वथा-दोषमुक्त हैं। आपका ध्यान द्वारा मस्तिस्क को शांत रखने का प्रयत्न ही बंधन है।

niḥsaṅgo niṣkriyo'si tvaṃ svaprakāśo nirañjanaḥ | ayameva hi te bandhaḥ samādhimanutiṣṭhati || 1-15 ||

You are alone, inert, self-enlightened and free of defects.
The effort of making your mind peaceful through meditation is itself a bondage.



त्वया व्याप्तमिदं विश्वं त्वयि प्रोतं यथार्थतः । शुद्धबुद्धस्वरूपस्त्वं मा गमः क्षुद्रचित्तताम् ॥ १-१६॥

यह विश्व तुम्हारे द्वारा व्याप्त किया हुआ है, वास्तव में तुमने इसे व्याप्त किया हुआ है। तुम शुद्ध और ज्ञानस्वरुप हो, छोटेपन की भावना से ग्रस्त मत हो।

tvayā vyāptamidam viśvam tvayi protam yathārthatah | śuddhabuddhasvarūpastvam mā gamah kṣudracittatām || 1-16||

This universe pervades through you; factually you have pervaded the universe. You are pure enlightenment and should not be obsessed with feelings of smallness.



निरपेक्षो निर्विकारो निर्भरः शीतलाशयः । अगाधबुद्धिरक्षुब्धो भव चिन्मात्रवासनः ॥ १-१७॥

आप इच्छारहित, विकाररहित, घन (ठोस), शीतलता के धाम, अगाध बुद्धिमान हैं, शांत होकर केवल चैतन्य की इच्छा वाले हो जाइये।

nirapekşo nirvikāro nirbharaḥ śītalāśayaḥ | agādhabuddhirakşubdho bhava cinmātravāsanaḥ || 1-17 ||

You are free from desires and defects, a solid abode of calmness and profoundly intelligent.
Be at peace desiring only Chaitanya (the consciousness that knows itself and also knows others).



साकारमनृतं विद्धि निराकारं तु निश्चलम् । एतत्तत्त्वोपदेशेन न पुनर्भवसम्भवः ॥ १-१८॥

आकार को असत्य जानकर निराकार को ही चिर स्थायी मानिये, इस तत्त्व को समझ लेने के बाद पुनः जन्म लेना संभव नहीं है।

sākāramanṛtaṃ viddhi nirākāraṃ tu niścalam | etattattvopadeśena na punarbhavasambhavaḥ | 1-18 |

Know that form, shape and size are imaginary and Nirakar (without form, shape and size) is eternal and ultimate.
After understanding this, it is not possible to undergo cycles of birth and rebirth.



यथैवादर्शमध्यस्थे रूपेऽन्तः परितस्तु सः ।

तथैवाऽस्मिन् शरीरेऽन्तः परितः परमेश्वरः ॥ १-१९॥

जिस प्रकार दर्पण में प्रतिबिंबित रूप उसके अन्दर भी है और बाहर भी, उसी प्रकार परमात्मा इस शरीर के भीतर भी निवास करता है और उसके बाहर भी।

yathaivādarśamadhyasthe rūpe'ntaḥ paritastu saḥ | tathaivā'smin śarīre'ntaḥ paritaḥ parameśvaraḥ || 1-19 ||

Just like in a mirror the reflection is both on the inside and outside, the divine resides both within and outside the body.

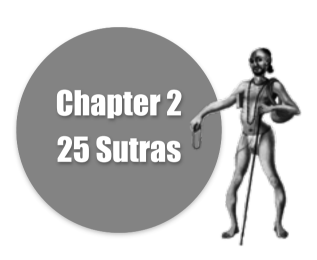


एकं सर्वगतं व्योम बहिरन्तर्यथा घटे । नित्यं निरन्तरं ब्रह्म सर्वभूतगणे तथा ॥ १-२०॥

जिस प्रकार एक ही आकाश पात्र के भीतर और बाहर व्याप्त है, उसी प्रकार शाश्वत और सतत परमात्मा समस्त प्राणियों में विद्यमान है।

ekam sarvagatam vyoma bahirantaryathā ghaţe | nityam nirantaram brahma sarvabhūtagane tathā | 1-20|

Just as the sky-atmosphere-space-world is present both inside and outside the pitcher - the eternal, the God exist in all its creations (living as well as non-living).



## आश्चर्य

# **Marvel of Infinite Self Beyond Nature**

Enraptured,
King Janaka realises
his true nature and
describes the subtleties
of the principles expounded.



#### जनक उवाच ॥

अहो निरञ्जनः शान्तो बोघोऽहं प्रकृतेः परः । एतावन्तमहं कालं मोहेनैव विडम्बितः ॥ २-१॥

### राजा जनक कहते हैं -

आश्चर्य! मैं निष्कलंक, शांत, प्रकृति से परे, ज्ञान स्वरुप हूँ, इतने समय तक मैं मोह से संतप्त किया गया|

### janaka uvāca ∥

aho nirañjanaḥ śānto bodho'haṃ prakṛteḥ paraḥ | etāvantamahaṃ kālaṃ mohenaiva viḍambitaḥ || 2-1 ||

### King Janaka exclaims:

Amazing!
I am untainted, peaceful,
beyond nature form of knowledge.
It is ironical to be deluded by ignorance all this time.
(Niranjan means spotless, pure, supreme being,
untainted without any bad attributes, a gift of god.)



यथा प्रकाशयाम्येको देहमेनं तथा जगत् । अतो मम जगत्सर्वमथवा न च किञ्चन ॥ २-२॥

जिस प्रकार मैं इस शरीर को प्रकाशित करता हूँ, उसी प्रकार इस विश्व को भी। अतः मैं यह समस्त विश्व ही हूँ अथवा कुछ भी नहीं|

yathā prakāśayāmyeko dehamenam tathā jagat | ato mama jagatsarvamathavā na ca kiñcana || 2-2 ||

As I illumine this body, so I illumine the world. Therefore, I am this entire world, else nothing at all.



स शरीरमहो विश्वं परित्यज्य मयाधुना । कुतश्चित् कौशलाद् एव परमात्मा विलोक्यते ॥ २-३॥

अब शरीर सहित इस विश्व को त्याग कर किसी कौशल द्वारा ही मेरे द्वारा परमात्मा का दर्शन किया जाता है|

sa śarīramaho viśvam parityajya mayādhunā | kutaścit kauśalād eva paramātmā vilokyate || 2-3 ||

Now abandoning this world, along with the body, the divine can be seen by me through some skill.



यथा न तोयतो भिन्नास्तरङ्गाः फेनबुद्धुदाः । आत्मनो न तथा भिन्नं विश्वमात्मविनिर्गतम ॥ २-४॥

जिस प्रकार पानी लहर, फेन और बुलबुलों से पृथक नहीं है उसी प्रकार आत्मा भी स्वयं से निकले इस विश्व से अलग नहीं है|

yathā na toyato bhinnāstaraṅgāḥ phenabudbudāḥ | ātmano na tathā bhinnam viśvamātmavinirgatam || 2-4 ||

Just as waves, foam and bubbles cannot be differentiated from water, similarly this world which has emanated from the self, cannot be differentiated from the self.



तन्तुमात्रो भवेद् एव पटो यद्वद् विचारितः । आत्मतन्मात्रमेवेदं तद्वद् विश्वं विचारितम् ॥ २-५॥

जिस प्रकार विचार करने पर वस्त्र तंतु (धागा) मात्र ही ज्ञात होता है, उसी प्रकार यह समस्त विश्व आत्मा मात्र ही है|

tantumātro bhaved eva paţo yadvad vicāritaḥ | ātmatanmātramevedaṃ tadvad viśvaṃ vicāritam || 2-5 ||

Logically, cloth is merely thread, similarly this entire world is but soul incarnate.



यथैवेक्षुरसे क्लृप्ता तेन व्याप्तैव शर्करा । तथा विश्वं मयि क्लुप्तं मया व्याप्तं निरन्तरम ॥ २-६॥

जिस प्रकार गन्ने के रस से बनी शक्कर उससे ही व्याप्त होती है, उसी प्रकार यह विश्व मुझसे ही बना है और निरंतर मुझसे ही व्याप्त है|

yathaivekşurase klṛptā tena vyāptaiva śarkarā | tathā viśvaṃ mayi klṛptaṃ mayā vyāptaṃ nirantaram || 2-6 ||

Just as the sugar extracted from sugarcane juice has its sweetness, similarly this world is manifested from me and constantly pervaded by me.



आत्मज्ञानाज्जगद् भाति आत्मज्ञानान्न भासते । रज्ज्वज्ञानादहिर्भाति तज्ज्ञानाद् भासते न हि ॥ २-७॥

आत्मा अज्ञानवश ही विश्व के रूप में दिखाई देती है, आत्म-ज्ञान होने पर यह विश्व दिखाई नहीं देता है। रस्सी अज्ञानवश सर्प जैसी दिखाई देती है, रस्सी का ज्ञान हो जाने पर सर्प दिखाई नहीं देता है|

ātmajñānājjagad bhāti ātmajñānānna bhāsate | rajjvajñānādahirbhāti tajjñānād bhāsate na hi || 2-7 ||

Due to ignorance, the soul seems to be the world, but on realising the self, the world disappears. A look-alike rope seems to be a snake, but when knowledge manifests, the snake disappears.



प्रकाशो में निजं रूपं नातिरिक्तोऽस्म्यहं ततः । यदा प्रकाशते विश्वं तदाहं भास एव हि ॥ २-८॥

प्रकाश मेरा स्वरुप है, इसके अतिरिक्त मैं कुछ और नहीं हूँ। वह प्रकाश जैसे इस विश्व को प्रकाशित करता है वैसे ही इस "मैं" भाव को भी|

prakāśo me nijam rūpam nātirikto'smyaham tatah | yadā prakāśate viśvam tadāham bhāsa eva hi || 2-8 ||

Light is my very nature and I am nothing else besides that. That light, while illuminating the world also illumines the ego.



अहो विकल्पितं विश्वमज्ञानान्मयि भासते । रूप्यं शुक्तौ फणी रज्जौ वारि सूर्यकरे यथा ॥ २-९॥

आश्चर्य, यह कल्पित विश्व अज्ञान से मुझमें दिखाई देता है जैसे सीप में चाँदी, रस्सी में सर्प और सूर्य किरणों में पानी-मरीचिका|

aho vikalpitam viśvamajñānānmayi bhāsate | rūpyam śuktau phanī rajjau vāri sūryakare yathā | 2-9 |

Amazing!
Due to ignorance,
this imagined world
appears in me
just like silver in sea-shell,
a snake in the rope and
mirage of water in the sunlight.



मत्तो विनिर्गतं विश्वं मय्येव लयमेष्यति । मृदि कुम्भो जले वीचिः कनके कटकं यथा ॥ २-१०॥

मुझसे उत्पन्न हुआ विश्व मुझमें ही विलीन हो जाता है जैसे घड़ा मिटटी में, लहर जल में और कड़ा सोने में विलीन हो जाता है|

matto vinirgatam viśvam mayyeva layameşyati | mṛdi kumbho jale vīcih kanake kaṭakam yathā | 2-10 |

The world, which emerged from me, merges back in me, like a pot into clay, a wave into water, and a bracelet back into gold.



अहो अहं नमो मह्यं विनाशो यस्य नास्ति मे । ब्रह्मादिस्तम्बपर्यन्तं जगन्नाशोऽपि तिष्ठतः ॥ २-११॥

आश्चर्य है, मुझको नमस्कार है, समस्त विश्व के नष्ट हो जाने पर भी जिसका विनाश नहीं होता, जो तृण से ब्रह्मा तक सबका विनाश होने पर भी विद्यमान रहता है|

aho aham namo mahyam vināśo yasya nāsti me | brahmādistambaparyantam jagannāśo'pi tiṣṭhataḥ || 2-11 ||

Amazing!
Salutations to me
who is indestructible
and remains so,
even after the destruction
of the entire world
from Brahma
down to the blade of grass.



अहो अहं नमो मह्यं एकोऽहं देहवानपि । क्वचिन्न गन्ता नागन्ता व्याप्य विश्वमवस्थितः ॥ २-१२॥

आश्चर्य है, मुझको नमस्कार है, मैं एक हूँ, शरीर वाला होते हुए भी जो न कहीं जाता है और न कहीं आता है और समस्त विश्व को व्याप्त करके स्थित है|

aho aham namo mahyam eko'ham dehavānapi | kvacinna gantā nāgantā vyāpya viśvamavasthitah || 2-12 ||

Amazing!
Salutations to me
who is one and
despite being with a body,
neither goes nor comes anywhere
and in its existence
pervading the entire world.



अहो अहं नमो मह्यं दक्षो नास्तीह मत्समः । असंस्पृश्य शरीरेण येन विश्वं चिरं धृतम् ॥ २-१३॥

आश्चर्य है, मुझको नमस्कार है, जो कुशल है और जिसके समान कोई और नहीं है, जिसने इस शरीर को बिना स्पर्श करते हुए इस विश्व को अनादि काल से धारण किया हुआ है|

aho aham namo mahyam dakso nāstīha matsamah | asamsprsya sarīreņa yena visvam ciram dhṛtam || 2-13 ||

Amazing!
Salutations to me
who is skilled and unique
and who without touching this body,
holds the entire world,
since eternity.



अहो अहं नमो मह्यं यस्य मे नास्ति किञ्चन । अथवा यस्य मे सर्वं यद् वाङ्मनसगोचरम् ॥ २-१४॥

आश्चर्य है, मुझको नमस्कार है, जिसका यह कुछ भी नहीं है अथवा जो भी वाणी और मन से समझ में आता है वह सब जिसका है|

aho aham namo mahyam yasya me nāsti kiñcana | athavā yasya me sarvam yad vāmanasagocaram || 2-14 ||

Amazing!
Salutations to me
to whom either nothing belongs
or everything belongs,
which can be perceived
through speech and mind.



ज्ञानं ज्ञेयं तथा ज्ञाता त्रितयं नास्ति वास्तवम् । अज्ञानाद् भाति यत्रेदं सोऽहमस्मि निरञ्जनः ॥ २-१५॥

ज्ञान, ज्ञेय और ज्ञाता यह तीनों वास्तव में नहीं हैं, यह जो अज्ञानवश दिखाई देता है वह निष्कलंक मैं ही हूं|

jñānam jñeyam tathā jñātā tritayam nāsti vāstavam | ajñānād bhāti yatredam so'hamasmi nirañjanaḥ || 2-15 ||

Knowledge, knowable and the knower do not exist in reality. Due to ignorance, what is visible is my untainted self.



द्वैतमूलमहो दुःखं नान्यत्तस्याऽस्ति भेषजम् । दृश्यमेतन् मृषा सर्वं एकोऽहं चिद्रसोमलः ॥ २-१६॥

द्वैत (भेद) सभी दुखों का मूल कारण है। इसकी इसके अतिरिक्त कोई और औषधि नहीं है कि यह सब जो दिखाई दे रहा है वह सब असत्य है। मैं एक, चैतन्य और निर्मल हूँ|

dvaitamūlamaho duḥkhaṃ nānyattasyā'sti bheṣajam | dṛśyametan mṛṣā sarvaṃ eko'haṃ cidrasomalaḥ || 2-16 ||

Duality (identifying oneself as a separate entity from the divine) is the basic cause of suffering.

There is no remedy except knowing that all that is visible, is unreal, and that I am Chaitanya and pure consciousness.



बोधमात्रोऽहमज्ञानाद् उपाधिः कल्पितो मया । एवं विमृशतो नित्यं निर्विकल्पे स्थितिर्मम ॥ २-१७॥

मैं केवल ज्ञान स्वरुप हूँ, अज्ञान से ही मेरे द्वारा स्वयं में अन्य गुण कल्पित किये गए हैं, ऐसा विचार करके मैं सनातन और कारणरहित रूप से स्थित हूँ|

bodhamātro'hamajñānād upādhiḥ kalpito mayā | evaṃ vimṛśato nityaṃ nirvikalpe sthitirmama || 2-17 ||

I am only Enlightenment. Due to ignorance, I have imagined other attributes in me. Accordingly, I exist eternally and without cause.



न में बन्धोऽस्ति मोक्षो वा भ्रान्तिः शान्तो निराश्रया । अहो मयि स्थितं विश्वं वस्तुतो न मयि स्थितम् ॥ २-१८॥

न मुझे कोई बंधन है और न कोई मुक्ति का भ्रम। मैं शांत और आश्रयरहित हूँ। मुझमें स्थित यह विश्व भी वस्तुतः मुझमें स्थित नहीं है|

na me bandho'sti mokșo vā bhrāntiḥ śānto nirāśrayā | aho mayi sthitaṃ viśvaṃ vastuto na mayi sthitam || 2-18 ||

For me, there is no bondage, nor any illusion of liberation. I am at peace and shelterless. This world, though imagined in me, in reality, does not exist in me.



सशरीरमिदं विश्वं न किञ्चिदिति निश्चितम् । शुद्धचिन्मात्र आत्मा च तत्कस्मिन् कल्पनाधुना ॥ २-१९॥

यह निश्चित है कि इस शरीर सिहत यह विश्व अस्तित्वहीन है, केवल शुद्ध, चैतन्य आत्मा का ही अस्तित्व है। अब इसमें क्या कल्पना की जाये|

saśarīramidam viśvam na kiñciditi niścitam | śuddhacinmātra ātmā ca tatkasmin kalpanādhunā || 2-19 ||

It's certain that this universe along with the embodiment, does not exist. What really exists, is the pure-conscious soul, which is beyond imagination.



शरीरं स्वर्गनरकौ बन्धमोक्षौ भयं तथा । कल्पनामात्रमेवैतत् किं मे कार्यं चिदात्मनः ॥ २-२०॥

शरीर, स्वर्ग, नरक, बंधन, मोक्ष और भय ये सब कल्पना मात्र ही हैं, इनसे मुझ चैतन्य स्वरुप का क्या प्रयोजन है|

śarīram svarganarakau bandhamokṣau bhayam tathā | kalpanāmātramevaitat kim me kāryam cidātmanaḥ || 2-20 ||

The body, heaven, hell, salvation and fear are all unreal. What then is my Chaitanya's connection with them?



अहो जनसमूहेऽपि न द्वैतं पश्यतो मम । अरण्यमिव संवृत्तं क्व रतिं करवाण्यहम् ॥ २-२१॥

आश्चर्य कि मैं लोगों के समूह में भी दूसरे को नहीं देखता हूँ, वह भी निर्जन ही प्रतीत होता है। अब मैं किससे मोह करूँ|

aho janasamūhe'pi na dvaitam paśyato mama | aranyamiva samvṛttam kva ratim karavānyaham || 2-21 ||

Amazing!
I do not see others,
even in a group of individuals
which appears desolate.
Now with whom
should I establish
any attachment?



नाहं देहो न मे देहो जीवो नाहमहं हि चित्। अयमेव हि मे बन्ध आसीद्या जीविते स्पृहा ॥ २-२२॥

न मैं शरीर हूँ न यह शरीर ही मेरा है, न मैं जीव हूँ , मैं चैतन्य हूँ। मेरे अन्दर जीने की इच्छा ही मेरा बंधन थी|

nāham deho na me deho jīvo nāhamaham hi cit | ayameva hi me bandha āsīdyā jīvite spṛhā || 2-22 ||

I am not the body, nor is the body mine. I am not a being, I am Chaitanya. My only bondage is the desire for life.



अहो भुवनकल्लोलैर्विचित्रैर्द्राक् समुत्थितम् । मय्यनन्तमहाम्भोधौ चित्तवाते समुद्यते ॥ २-२३॥

आश्चर्य, मुझ अनंत महासागर में चित्तवायु उठने पर ब्रह्माण्ड रूपी विचित्र तरंगें उपस्थित हो जाती हैं|

aho bhuvanakallolairvicitrairdrāk samutthitam | mayyanantamahāmbhodhau cittavāte samudyate || 2-23 ||

Amazing!
As soon as
the mental waves arise in me
- the infinite ocean many waves of varied
and diverse universes
come into existence.



मय्यनन्तमहाम्भोधौ चित्तवाते प्रशाम्यति । अभाग्याज्जीववणिजो जगत्पोतो विनश्वरः ॥ २-२४॥

मुझ अनंत महासागर में चित्तवायु के शांत होने पर जीव रूपी विणक का संसार रूपी जहाज जैसे दुर्भाग्य से नष्ट हो जाता है|

mayyanantamahāmbhodhau cittavāte praśāmyati | abhāgyājjīvavaṇijo jagatpoto vinaśvaraḥ || 2-24 ||

As soon as these mental waves subside in me - the infinite ocean the 'jeeva' as trader-like world ship gets destroyed, as if by misfortune.

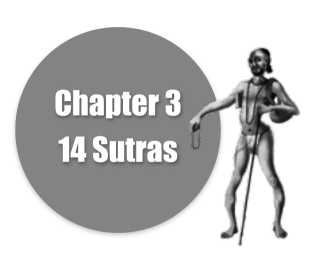


मय्यनन्तमहाम्भोधावाश्चर्यं जीववीचयः । उद्यन्ति घनित खेलन्ति प्रविशन्ति स्वभावतः ॥ २-२५॥

आश्चर्य, मुझ अनंत महासागर में जीव रूपी लहरें उत्पन्न होती हैं, मिलती हैं, खेलती हैं और स्वभाव से मुझमें प्रवेश कर जाती हैं|

mayyanantamahāmbhodhāvāścaryam jīvavīcayah | udyanti ghnanti khelanti praviśanti svabhāvatah || 2-25 ||

Amazing!
In me - the infinite ocean the waves of life arise,
meet,
play and
disappear naturally.



# आत्मद्वैत

## **Self in All & All in Self**

Sage Ashtavakra enunciates inconsistencies about attachments within and to worldly pleasures.



### अष्टावक्र उवाच ॥

अविनाशिनमात्मानं एकं विज्ञाय तत्त्वतः । तवात्मज्ञानस्य धीरस्य कथमर्थार्जने रतिः ॥ ३-१॥

### अष्टावक्र कहते हैं -

आत्मा को अविनाशी और एक जानो । उस आत्म-ज्ञान को प्राप्त कर, किसी बुद्धिमान व्यक्ति की रूचि धन अर्जित करने में कैसे हो सकती है|

### astāvakra uvāca ||

avināśinamātmānam ekam vijnāya tattvatah | tavātmajnānasya dhīrasya kathamarthārjane ratih || 3-1 ||

### Sage Ashtavakra says:

Know self as indestructible and one. A wise person, who has attained self-realization is no longer interested in accumulation of money.



आत्माज्ञानादहो प्रीतिर्विषयभ्रमगोचरे । शुक्तेरज्ञानतो लोभो यथा रजतविभ्रमे ॥ ३-२॥

स्वयं के अज्ञान से भ्रमवश विषयों से लगाव हो जाता है जैसे सीप में चाँदी का भ्रम होने पर उसमें लोभ उत्पन्न हो जाता है|

ātmājñānādaho prītirviṣayabhramagocare | śukterajñānato lobho yathā rajatavibhrame || 3-2 ||

Ignorance of self prompts attachment to illusory objects, just as mistaking a sea shell for silver invokes greed.



विश्वं स्फुरति यत्रेदं तरङ्गा इव सागरे । सोऽहमस्मीति विज्ञाय किं दीन इव धावसि ॥ ३-३॥

सागर से लहरों के समान जिससे यह विश्व उत्पन्न होता है, वह मैं ही हूँ जानकर तुम एक दीन जैसे कैसे भाग सकते हो|

viśvam sphurati yatredam tarangā iva sāgare | so'hamasmīti vijnāya kim dīna iva dhāvasi || 3-3 ||

This world originates from self like waves from the sea. Recognising "I am That", why keep running like a pauper?



श्रुत्वापि शुद्धचैतन्य आत्मानमतिसुन्दरम् । उपस्थेऽत्यन्तसंसक्तो मालिन्यमधिगच्छति ॥ ३-४॥

यह सुनकर भी कि आत्मा शुद्ध, चैतन्य और अत्यंत सुन्दर है तुम कैसे जननेंद्रिय में आसक्त होकर मलिनता को प्राप्त हो सकते हो|

śrutvāpi śuddhacaitanya ātmānamatisundaram | upasthe'tyantasaṃsakto mālinyamadhigacchati || 3-4 ||

After listening that self is pure Chaitanya and extremely beautiful, how can you be attracted to genital organs (sexuality) and become impure?



सर्वभूतेषु चात्मानं सर्वभूतानि चात्मनि । मुनेर्जानत आश्चर्यं ममत्वमनुवर्तते ॥ ३-५॥

सभी प्राणियों में स्वयं को और स्वयं में सब प्राणियों को जानने वाले मुनि में ममता की भावना का बने रहना आश्चर्य ही है|

sarvabhūteşu cātmānam sarvabhūtāni cātmani | munerjānata āścaryam mamatvamanuvartate || 3-5 ||

For a sage who knows himself to be in all beings and all beings in him, retaining attachment is surprising!



आस्थितः परमाद्वैतं मोक्षार्थेऽपि व्यवस्थितः । आश्चर्यं कामवशगो विकलः केलिशिक्षया ॥ ३-६॥

एक ब्रह्म का आश्रय लेने वाले और मोक्ष के अर्थ का ज्ञान रखने वाले का आमोद-प्रमोद द्वारा उत्पन्न कामनाओं से विचलित होना आश्चर्य ही है|

āsthitaḥ paramādvaitaṃ mokṣārthe'pi vyavasthitaḥ | āścaryaṃ kāmavaśago vikalaḥ keliśikṣayā | 3-6||

For an individual aspiring for highest non-dual divine and fully aware of the meaning of liberation, subjugation to desires is surprising.



उद्भूतं ज्ञानदुर्मित्रमवधार्यातिदुर्बलः । आश्चर्यं काममाकाङ्क्षेत् कालमन्तमनुश्रितः ॥ ३-७॥

अंत समय के निकट पहुँच चुके व्यक्ति का उत्पन्न ज्ञान के अमित्र काम की इच्छा रखना, जिसको धारण करने में वह अत्यंत अशक्त है, आश्चर्य ही है|

udbhūtam jñānadurmitramavadhāryātidurbalah | āścaryam kāmamākāṅkṣet kālamantamanuśritah || 3-7 ||

For a near-death individual, incapable of enjoying sex, it is surprising to pursue sexual desires, knowing it to be the enemy of gained knowledge.



इहामुत्र विरक्तस्य नित्यानित्यविवेकिनः । आश्चर्यं मोक्षकामस्य मोक्षाद् एव विभीषिका ॥ ३-८॥

इस लोक और परलोक से विरक्त, नित्य और अनित्य का ज्ञान रखने वाले और मोक्ष की कामना रखने वालों का मोक्ष से डरना, आश्चर्य ही है|

ihāmutra viraktasya nityānityavivekinaḥ | āścaryaṃ mokṣakāmasya mokṣād eva vibhīṣikā || 3-8 ||

Amazing!
For an individual
unattached to this and
the other world,
who can discriminate between
permanent and impermanent,
and wishes to achieve salvation,
to be afraid of liberation itself.



धीरस्तु भोज्यमानोऽपि पीड्यमानोऽपि सर्वदा । आत्मानं केवलं पश्यन् न तुष्यति न कुप्यति ॥ ३-९॥

सदा केवल आत्मा का दर्शन करने वाले बुद्धिमान व्यक्ति भोजन कराने पर या पीड़ित करने पर न प्रसन्न होते हैं और न क्रोध ही करते हैं|

dhīrastu bhojyamāno'pi pīḍyamāno'pi sarvadā | ātmānaṃ kevalaṃ paśyan na tuṣyati na kupyati || 3-9 ||

The wise who always see only self, are neither pleased nor angry whether they are felicitated or censured.



चेष्टमानं शरीरं स्वं पश्यत्यन्यशरीरवत् । संस्तवे चापि निन्दायां कथं क्षुभ्येत् महाशयः ॥ ३-१०॥

अपने कार्यशील शरीर को दूसरों के शरीरों की तरह देखने वाले महापुरुषों को प्रशंसा या निंदा कैसे विचलित कर सकती है|

ceşţamānam śarīram svam paśyatyanyaśarīravat | saṃstave cāpi nindāyām katham kşubhyet mahāśayaḥ || 3-10 ||

How can noble men be disturbed by praise or blame who see their bodies similar to others?



मायामात्रमिदं विश्वं पश्यन् विगतकौतुकः । अपि सन्निहिते मृत्यौ कथं त्रस्यति धीरधीः ॥ ३-११॥

समस्त जिज्ञासाओं से रहित, इस विश्व को माया में कल्पित देखने वाले, स्थिर प्रज्ञा वाले व्यक्ति को आसन्न मृत्यु भी कैसे भयभीत कर सकती है|

māyāmātramidam viśvam paśyan vigatakautukah | api sannihite mṛtyau katham trasyati dhīradhīh || 3-11 ||

Devoid of any questions, seeing this world as imagined in Maya, how can one with resolute intelligence be fearful of even the incidental death?



निःस्पृहं मानसं यस्य नैराश्येऽपि महात्मनः । तस्यात्मज्ञानतृप्तस्य तुलना केन जायते ॥ ३-१२॥

निराशा में भी समस्त इच्छाओं से रहित, स्वयं के ज्ञान से प्रसन्न महात्मा की तुलना किससे की जा सकती है|

niḥspṛhaṃ mānasaṃ yasya nairāśye'pi mahātmanaḥ | tasyātmajñānatṛptasya tulanā kena jāyate || 3-12 ||

Who can be compared to the saint, free from desires even in disappointment and content with the knowledge of self?



स्वभावाद् एव जानानो दृश्यमेतन्न किञ्चन । इदं ग्राह्यमिदं त्याज्यं स किं पश्यति धीरधीः ॥ ३-१३॥

स्वभाव से ही विश्व को दृश्यमान जानो, इसका कुछ भी अस्तित्व नहीं है। यह ग्रहण करने योग्य है और यह त्यागने योग्य, देखने वाला स्थिर प्रज्ञायुक्त व्यक्ति क्या देखता है?

svabhāvād eva jānāno dṛśyametanna kiñcana | idam grāhyamidam tyājyam sa kim paśyati dhīradhīḥ || 3-13 ||

Know this world to be visible, despite its non-existence, due to its very nature. How can a person with resolute intelligence discriminate between what is to be accepted or rejected?

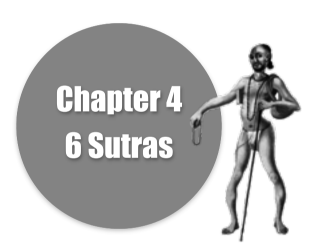


अन्तस्त्यक्तकषायस्य निर्द्वन्द्वस्य निराशिषः । यदृच्छयागतो भोगो न दुःखाय न तुष्टये ॥ ३-१४॥

विषयों की आतंरिक आसक्ति का त्याग करने वाले, संदेह से परे, बिना किसी इच्छा वाले व्यक्ति को स्वतः आने वाले भोग न दुखी कर सकते है और न सुखी|

antastyaktakaṣāyasya nirdvandvasya nirāśiṣaḥ | yadrcchayāgato bhogo na duḥkhāya na tuṣṭaye || 3-14||

One who has given up inner passions, is beyond doubts and without desires, does not feel pain or pleasure due to random events.



# सर्वात्मा

## **Knower & Non-knower of Self**

Sage Ashtavakra elaborates on the state of self-realisation.



#### अष्टावक्र उवाच॥

हन्तात्मज्ञानस्य धीरस्य खेलतो भोगलीलया । न हि संसारवाहीकैर्मूढैः सह समानता ॥ ४-१॥

### अष्टावक्र कहते हैं -

स्वयं को जानने वाला बुद्धिमान व्यक्ति इस संसार की परिस्थितियों को खेल की तरह लेता है, उसकी सांसारिक परिस्थितियों का बोझ (दबाव) लेने वाले मोहित व्यक्ति के साथ बिलकुल भी समानता नहीं है|

#### janaka uvāca ∥

hantātmajñānasya dhīrasya khelato bhogalīlayā | na hi saṃsāravāhīkairmūḍhaiḥ saha samānatā | 4-1 |

#### Sage Ashtavakra says:

The self-aware wise individual treats worldly matters playfully. This is no comparison to a deluded person treating situations as burdens.



यत् पदं प्रेप्सवो दीनाः शक्राद्याः सर्वदेवताः । अहो तत्र स्थितो योगी न हर्षमुपगच्छति ॥ ४-२॥

जिस पद की इन्द्र आदि सभी देवता इच्छा रखते हैं, उस पद में स्थित होकर भी योगी हर्ष नहीं करता है|

yat padam prepsavo dīnāh śakrādyāh sarvadevatāh | aho tatra sthito yogī na harsamupagacchati || 4-2 ||

A yogi feels no joy even after attaining a state yearned for by Indra and all other demi-gods.



तज्ज्ञस्य पुण्यपापाभ्यां स्पर्शो ह्यन्तर्न जायते । न ह्याकाशस्य धूमेन दृश्यमानापि सङ्गतिः ॥ ४-३॥

उस (ब्रह्म) को जानने वाले के अन्तःकरण से पुण्य और पाप का स्पर्श नहीं होता है जिस प्रकार आकाश में दिखने वाले धुएँ से आकाश का संयोग नहीं होता है|

tajjñasya punyapāpābhyām sparśo hyantarna jāyate | na hyākāśasya dhūmena drśyamānāpi sangatih || 4-3 ||

The one with self-knowledge remains untouched by good and bad even internally, as the presence of smoke cannot contaminate the sky.



आत्मैवेदं जगत्सर्वं ज्ञातं येन महात्मना । यदच्छया वर्तमानं तं निषेद्धुं क्षमेत कः ॥ ४-४॥

जिस महापुरुष ने स्वयं को ही इस समस्त जगत के रूप में जान लिया है, उसके स्वेच्छा से वर्तमान में रहने को रोकने की सामर्थ्य किसमें है|

ātmaivedam jagatsarvam jñātam yena mahātmanā | yadrcchayā vartamānam tam nişeddhum kṣameta kaḥ | 4-4|

Who can prevent a great person from living in the present as per his wish, since he knows himself as this whole world.



आब्रह्मस्तम्बपर्यन्ते भूतग्रामे चतुर्विधे । विजस्यैव हि सामर्थ्यमिच्छानिच्छाविवर्जने ॥ ४-५॥

ब्रह्मा से तृण तक, चारों प्रकार के प्राणियों में केवल आत्मज्ञानी ही इच्छा और अनिच्छा का परित्याग करने में समर्थ है|

ābrahmastambaparyante bhūtagrāme caturvidhe | vijñasyaiva hi sāmarthyamicchānicchāvivarjane || 4-5 ||

From Brahma down to the blade of grass, in all four categories of living creatures, who else can give up desire and aversion, except an enlightened individual.

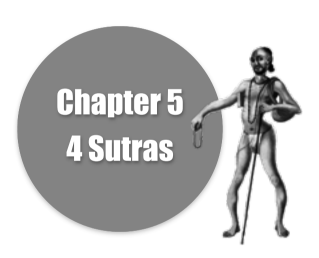


आत्मानमद्वयं कश्चिज्जानाति जगदीश्वरम् । यद् वेत्ति तत्स कुरुते न भयं तस्य कुत्रचित् ॥ ४-६॥

आत्मा को एक और जगत का ईश्वर कोई कोई ही जानता है, जो ऐसा जान जाता है उसको किसी से भी किसी प्रकार का भय नहीं है|

ātmānamadvayam kaścijjānāti jagadīśvaram | yad vetti tatsa kurute na bhayam tasya kutracit | 4-6 |

It is very rare to know Self as One and Lord of the world, and he who knows this does not fear anyone or anything.



# चेतना विघटन

## **Dissolution of Consciousness**

Sage Ashtavakra
emphasises that the world,
its objects and experiences
are all unreal and imaginary.
He exhorts King Janaka
to gain equanimity of perception
and get dissolved in the self.



#### अष्टावक्र उवाच ॥

न ते सङ्गोऽस्ति केनापि किं शुद्धस्त्यकुमिच्छसि । सङ्घातविलयं कुर्वन्नेवमेव लयं व्रज ॥ ५-१॥

### अष्टावक्र कहते हैं -

तुम्हारा किसी से भी संयोग नहीं है, तुम शुद्ध हो, तुम क्या त्यागना चाहते हो, इस (अवास्तविक) सम्मिलन को समाप्त कर के ब्रह्म से योग (एकरूपता) को प्राप्त करो|

#### astāvakra uvāca ||

na te saṅgo'sti kenāpi kiṃ śuddhastyaktumicchasi | saṅghātavilayaṃ kurvannevameva layaṃ vraja | 5-1 |

#### Sage Ashtavakra says:

You are not associated with anything. You are pure.
What do you want to renounce?
Dissolve this unreal connection and be one with the Self.



उदेति भवतो विश्वं वारिधेरिव बुद्धुदः । इति ज्ञात्वैकमात्मानं एवमेव लयं व्रज ॥ ५-२॥

जिस प्रकार समुद्र से बुलबुले उत्पन्न होते हैं, उसी प्रकार विश्व एक आत्मा से ही उत्पन्न होता है। यह जानकर ब्रह्म से योग (एकरूपता) को प्राप्त करो|

udeti bhavato viśvam vāridheriva budbudah | iti jñātvaikamātmānam evameva layam vraja | 5-2 |

As bubbles rise in the sea, the world originates from the non-dual Self. Know this and be one with Self.



प्रत्यक्षमप्यवस्तुत्वाद् विश्वं नास्त्यमले त्वयि । रज्जुसर्प इव व्यक्तं एवमेव लयं व्रज ॥ ५-३॥

यद्यपि यह विश्व आँखों से दिखाई देता है परन्तु अवास्तविक है। विशुद्ध तुम में इस विश्व का अस्तित्व उसी प्रकार नहीं है जिस प्रकार कल्पित सर्प का रस्सी में। यह जानकर ब्रह्म से योग (एकरूपता) को प्राप्त करो|

pratyakşamapyavastutvād viśvam nāstyamale tvayi | rajjusarpa iva vyaktam evameva layam vraja | 5-3 |

Though visible through eyes, this world is unreal. You are immaculate and like an imagined snake in a rope, this world does not exist in you. Know this and be one with Self.

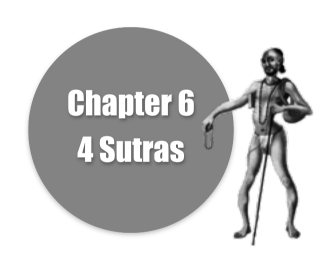


समदुःखसुखः पूर्ण आशानैराश्ययोः समः । समजीवितमृत्युः सन्नेवमेव लयं व्रज ॥ ५-४॥

स्वयं को सुख और दुःख में समान, पूर्ण, आशा और निराशा में समान, जीवन और मृत्यु में समान, सत्य जानकर ब्रह्म से योग (एकरूपता) को प्राप्त करो|

samaduḥkhasukhaḥ pūrṇa āśānairāśyayoḥ samaḥ | samajīvitamṛtyuḥ sannevameva layaṃ vraja || 5-4 ||

Know yourself
equal in pleasure and pain,
complete,
equal in hope and
disappointment,
equal in life and
death and
eternal and
be one with Self.



# चेतना विघटन की अप्रासंगिकता

### **Irrelevance of Dissolution of Consciousness**

King Janaka responds that rejecting, accepting or neutralising is immaterial.



#### जनक उवाच ॥

आकाशवदनन्तोऽहं घटवत् प्राकृतं जगत् । इति ज्ञानं तथैतस्य न त्यागो न ग्रहो लयः ॥ ६-१॥

### अष्टावक्र कहते हैं -

आकाश के समान मैं अनंत हूँ और यह जगत घड़े के समान महत्त्वहीन है, यह ज्ञान है। इसका न त्याग करना है और न ग्रहण, बस इसके साथ एकरूप होना है|

#### janaka uvāca ∥

ākāśavadananto'ham ghaṭavat prākṛtam jagat | iti jñānam tathaitasya na tyāgo na graho layaḥ | 6-1 ||

#### Sage Ashtavakra says:

I am infinite like space, and this world is unimportant like a claypot. This is Knowledge neither to be rejected nor to be accepted but to be one with.



महोदधिरिवाहं स प्रपञ्चो वीचिसऽन्निभः । इति ज्ञानं तथैतस्य न त्यागो न ग्रहो लयः ॥ ६-२॥

मैं महासागर के समान हूँ और यह दृश्यमान संसार लहरों के समान। यह ज्ञान है, इसका न त्याग करना है और न ग्रहण बस इसके साथ एकरूप होना है|

mahodadhirivāham sa prapañco vīcisa'nnibhaḥ | iti jñānam tathaitasya na tyāgo na graho layaḥ || 6-2 ||

I am like a vast ocean and the visible world is like its waves. This is Knowledge neither to be rejected nor to be accepted but to be one with.



अहं स शुक्तिसङ्काशो रूप्यवद् विश्वकल्पना । इति ज्ञानं तथैतस्य न त्यागो न ग्रहो लयः ॥ ६-३॥

यह विश्व मुझमें वैसे ही कल्पित है जैसे कि सीप में चाँदी। यह ज्ञान है, इसका न त्याग करना है और न ग्रहण बस इसके साथ एकरूप होना है|

aham sa śuktisankāśo rūpyavad viśvakalpanā | iti jñānam tathaitasya na tyāgo na graho layah || 6-3 ||

This world is imagined in me like silver in a sea-shell. This is Knowledge - neither to be rejected nor to be accepted but to be one with.

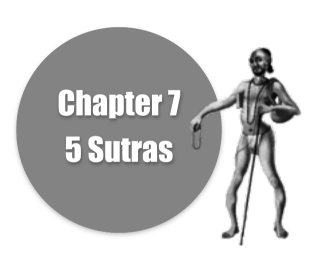


अहं वा सर्वभूतेषु सर्वभूतान्यथो मयि । इति ज्ञानं तथैतस्य न त्यागो न ग्रहो लयः ॥ ६-४॥

मैं समस्त प्राणियों में हूँ जैसे सभी प्राणी मुझमें हैं। यह ज्ञान है, इसका न त्याग करना है और न ग्रहण बस इसके साथ एकरूप होना है|

aham vā sarvabhūteṣu sarvabhūtānyatho mayi | iti jñānam tathaitasya na tyāgo na graho layaḥ || 6-4 ||

I exist in everyone like everyone is in me. This is Knowledge neither to be rejected nor to be accepted but to be one with.



## शांत और असीम स्व

## **Tranquil and Boundless Self**

King Janaka
further describes his
enlightened state as the
expansive or limitless experience
of seeing only one.
Hence, no impact of attraction
or repulsion towards them.



#### जनक उवाच ॥

मय्यनन्तमहाम्भोधौ विश्वपोत इतस्ततः । भ्रमति स्वान्तवातेन न ममास्त्यसिहष्णुता ॥ ७-१॥

### राजा जनक कहते हैं -

मुझ अनंत महासागर में विश्व रूपी जहाज अपनी अन्तः वायु से इधर -उधर घूमता है पर इससे मुझमें विक्षोभ नहीं होता है|

#### janaka uvāca ∥

mayyanantamahāmbhodhau viśvapota itastataḥ | bhramati svāntavātena na mamāstyasahiṣṇutā || 7-1 ||

#### King Janaka says:

In the infinite ocean of myself, the world wanders here and there like a ship driven by its own wind. But it does not create turbulence in me.



मय्यनन्तमहाम्भोधौ जगद्वीचिः स्वभावतः । उदेतु वास्तमायातु न मे वृद्धिर्न च क्षतिः ॥ ७-२॥

मुझ अनंत महासागर में विश्व रूपी लहरें माया से स्वयं ही उदित और अस्त होती रहती हैं, इससे मुझमें वृद्धि या क्षति नहीं होती है|

mayyanantamahāmbhodhau jagadvīcih svabhāvatah | udetu vāstamāyātu na me vrddhirna ca kṣatih | | 7-2 | |

In the infinite ocean of myself, t the world rises and vanishes naturally like a wave by 'Maya'. But it does not cause any growth or damage to me.



मय्यनन्तमहाम्भोधौ विश्वं नाम विकल्पना । अतिशान्तो निराकार एतदेवाहमास्थितः ॥ ७-३॥

मुझ अनंत महासागर में विश्व एक अवास्तविकता (स्वप्न) है, मैं अति शांत और निराकार रूप से स्थित हूँ|

mayyanantamahāmbhodhau viśvam nāma vikalpanā | atiśānto nirākāra etadevāhamāsthitah || 7-3 ||

In the infinite ocean of myself, the world exists like a dream. But I exist as supremely peaceful and formless.



नात्मा भावेषु नो भावस्तत्रानन्ते निरञ्जने । इत्यसक्तोऽस्पृहः शान्त एतदेवाहमास्तितः ॥ ७-४॥

उस अनंत और निरंजन अवस्था में न 'मैं' का भाव है और न कोई अन्य भाव ही, इस प्रकार असक्त, बिना किसी इच्छा के और शांत रूप से मैं स्थित हूँ|

nātmā bhāveşu no bhāvastatrānante nirañjane | ityasakto'spṛhaḥ śānta etadevāhamāstitaḥ || 7-4 ||

In that infinite and untainted state, there remains no feeling of 'I' or any other feeling. Like this I exist, unattached, devoid of desires and at peace.

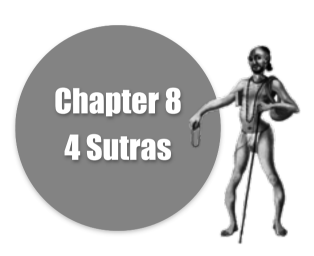


अहो चिन्मात्रमेवाहं इन्द्रजालोपमं जगत् । इति मम कथं कुत्र हेयोपादेयकल्पना ॥ ७-५॥

आश्चर्य मैं शुद्ध चैतन्य हूँ और यह जगत असत्य जादू के समान है, इस प्रकार मुझमें कहाँ और कैसे अच्छे (उपयोगी) और बुरे (अनुपयोगी) की कल्पना

aho cinmātramevāham indrajālopamam jagat | iti mama katham kutra heyopādeyakalpanā || 7-5 ||

Amazing!
I am pure consciousness
and the world is
like illusory magic.
How can there be
thoughts of
useful and useless
in me?



## मोक्ष

# **Emancipation**

Sage Ashtavakra
instructs King Janaka
in the subtleties of attachment
and bondage and reiterates the
need to be egoless
without being acceptance or rejection.



#### अष्टावक्र उवाच ॥

तदा बन्धो यदा चित्तं किन्चिद् वाञ्छति शोचित । किञ्चिन् मुञ्चित गृण्हाति किञ्चिद् दृष्यति कुप्यति ॥ ८-१॥

### अष्टावक्र कहते हैं -

तब बंधन है जब मन इच्छा करता है, शोक करता है, कुछ त्याग करता है, कुछ ग्रहण करता है, कभी प्रसन्न होता है या कभी क्रोधित होता है|

#### astāvakra uvāca ||

tadā bandho yadā cittam kincid vānchati socati | kincin muncati grnhāti kincid drsyati kupyati || 8-1 ||

#### Sage Ashtavakra says:

Bondage is when mind desires, grieves, sacrifices, accepts, is pleased or is angry.



तदा मुक्तिर्यदा चित्तं न वाञ्छति न शोचित । न मुञ्चति न गृण्हाति न हृष्यति न कुप्यति ॥ ८-२॥

तब मुक्ति है जब मन इच्छा नहीं करता है, शोक नहीं करता है, त्याग नहीं करता है, ग्रहण नहीं करता है, प्रसन्न नहीं होता है या क्रोधित नहीं होता है|

tadā muktiryadā cittam na vānchati na śocati | na muncati na grnhāti na hrsyati na kupyati | 8-2 |

Liberation is when mind does not desire, does not grieve, does not sacrifice, does not accept, is not pleased or does not get angry.



तदा बन्धो यदा चित्तं सक्तं काश्वपि दृष्टिषु । तदा मोक्षो यदा चित्तमसक्तं सर्वदृष्टिषु ॥ ८-३॥

तब बंधन है जब मन किसी भी दृश्यमान वस्तु में आसक्त है, तब मुक्ति है जब मन किसी भी दृश्यमान वस्तु में आसक्तिरहित है|

tadā bandho yadā cittam saktam kāśvapi dṛṣṭiṣu | tadā mokṣo yadā cittamasaktam sarvadṛṣṭiṣu || 8-3 ||

Bondage is when mind is attracted towards any of the visible things and liberation is when mind is not attracted to anything visible.

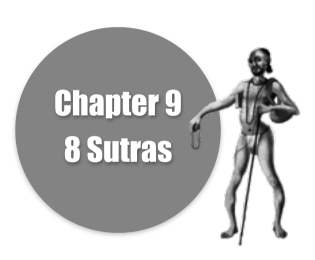


यदा नाहं तदा मोक्षो यदाहं बन्धनं तदा । मत्वेति हेलया किञ्चिन्मा गृहाण विमुञ्च मा ॥ ८-४॥

जब तक 'मैं' या 'मेरा' का भाव है तब तक बंधन है, जब 'मैं' या 'मेरा' का भाव नहीं है तब मुक्ति है। यह जानकर न कुछ त्याग करो और न कुछ ग्रहण ही करो|

yadā nāham tadā mokso yadāham bandhanam tadā | matveti helayā kiñcinmā gṛhāṇa vimuñca mā || 8-4 ||

Bondage is when there is feeling of 'I' and 'my' and liberation is when there is no feeling of 'I' and 'my'. Knowing this, refrain from accepting or sacrificing anything.



# सौम्य उदासीनता

### **Benign Indifference**

Sage Ashtavakra
affirms the true state of being
when opposites are renounced
and desires are eliminated.



#### अष्टावक्र उवाच ॥

कृताकृते च द्वन्द्वानि कदा शान्तानि कस्य वा । एवं ज्ञात्वेह निर्वेदाद भव त्यागपरोऽव्रती ॥ ९-१॥

### श्री अष्टावक्र कहते हैं -

यह कार्य करने योग्य है अथवा न करने योग्य और ऐसे ही अन्य द्वंद्व कब और किसके शांत हुए हैं। ऐसा विचार करके विरक्त हो जाओ, त्यागवान बनो, ऐसे किसी नियम का पालन न करने वाले बनो|

### astāvakra uvāca ||

kṛtākṛte ca dvandvāni kadā śāntāni kasya vā | evam jñātveha nirvedād bhava tyāgaparo'vratī || 9-1 ||

### Sage Ashtavakra says:

Be neutral or indifferent by recognising the never ending confusions over what to do or what not to do.
Become ascetic without adopting ritualistic practices.



कस्यापि तात धन्यस्य लोकचेष्टावलोकनात् । जीवितेच्छा बुभुक्षा च बुभुत्सोपशमः गताः ॥ ९-२॥

हे पुत्र! इस संसार की (व्यर्थ) चेष्टा को देख कर किसी धन्य पुरुष की ही जीने की इच्छा, भोगों के उपभोग की इच्छा और भोजन की इच्छा शांत हो पाती है|

kasyāpi tāta dhanyasya lokaceṣṭāvalokanāt | iīvitecchā bubhuksā ca bubhutsopaśamah gatāh || 9-2 ||

Blessed and rare are those who observe the useless efforts of others and thereby extinguish their lust for life, luxuries and good food.



अनित्यं सर्वमेवेदं तापत्रितयदूषितम् । असारं निन्दितं हेयमिति निश्चित्य शाम्यति ॥ ९-३॥

यह सब अनित्य है, तीन प्रकार के कष्टों (दैहिक, दैविक और भौतिक) से घिरा है, सारहीन है, निंदनीय है, त्याग करने योग्य है, ऐसा निश्चित करके ही शांति प्राप्त होती है|

anityam sarvamevedam tāpatritayadūṣitam | asāram ninditam heyamiti niścitya śāmyati || 9-3 ||

All this is impermanent and is surrounded by the three types of pain (body, luck and money). It is baseless without any essence, and is to be abandoned. Only after confirmation does peace pervade.



कोऽसौ कालो वयः किं वा यत्र द्वन्द्वानि नो नृणाम् । तान्युपेक्ष्य यथाप्राप्तवर्ती सिद्धिमवाप्नुयात् ॥ ९-४॥

ऐसा कौन सा समय अथवा उम्र है जब मनुष्य के संशय नहीं रहे हैं, अतः संशयों की उपेक्षा करके अनायास सिद्धि को प्राप्त करो|

ko'sau kālo vayaḥ kim vā yatra dvandvāni no nṛṇām | tānyupekṣya yathāprāptavartī siddhimavāpnuyāt || 9-4 ||

There has never been a time when humans were free from doubts and confusions.
Be indifferent to them and attain happiness.



नाना मतं महर्षीणां साधूनां योगिनां तथा । दृष्ट्वा निर्वेदमापन्नः को न शाम्यति मानवः ॥ ९-५॥

महर्षियों, साधुओं और योगियों के विभिन्न मतों को देखकर कौन मनुष्य वैराग्यवान होकर शांत नहीं हो जायेगा|

nānā matam maharṣīṇām sādhūnām yoginām tathā | dṛṣṭvā nirvedamāpannaḥ ko na śāmyati mānavaḥ || 9-5 ||

Who won't become detached and attain peace by observing difference of opinion among different sects of great sages, saints and yogis.



कृत्वा मूर्तिपरिज्ञानं चैतन्यस्य न किं गुरुः । निर्वेदसमतायुक्त्या यस्तारयति संसृतेः ॥ ९-६॥

चैतन्य का साक्षात् ज्ञान प्राप्त करके कौन वैराग्य और समता से युक्त कौन गुरु जन्म और मृत्यु के बंधन से तार नहीं देगा|

kṛtvā mūrtiparijñānam caitanyasya na kim guruh | nirvedasamatāyuktyā yastārayati saṃsṛteh || 9-6 ||

Knowing consciousness directly, an unattached and neutral guru can lead others out of the bondages of birth and death cycles.



पश्य भूतविकारांस्त्वं भूतमात्रान् यथार्थतः । तत्क्षणाद बन्धनिर्मुक्तः स्वरूपस्थो भविष्यसि ॥ ९-७॥

तत्त्वों के विकार को वास्तव में उनकी मात्रा के परिवर्तन के रूप में देखो, ऐसा देखते ही उसी क्षण तुम बंधन से मुक्त होकर अपने स्वरूप में स्थित हो जाओगे|

paśya bhūtavikārāṃstvaṃ bhūtamātrān yathārthataḥ | tatkṣaṇād bandhanirmuktaḥ svarūpastho bhaviṣyasi || 9-7 ||

See the change in nature of elements as the change in incremental subtle entities. After seeing this, you would be immediately free from bondage and would be established in your very nature.

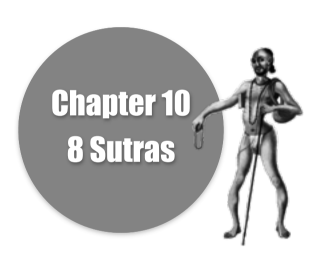


वासना एव संसार इति सर्वा विमुञ्च ताः । तत्त्यागो वासनात्यागात्स्थितरद्य यथा तथा ॥ ९-८॥

इच्छा ही संसार है, ऐसा जानकर सबका त्याग कर दो, उस त्याग से इच्छाओं का त्याग हो जायेगा और तुम्हारी यथारूप अपने स्वरुप में स्थिति हो जाएगी|

vāsanā eva samsāra iti sarvā vimuñca tāḥ | tattyāgo vāsanātyāgātsthitiradya yathā tathā || 9-8 ||

Desires (attachment)
create the world.
Knowing it,
shun all attachments
which will lead to
rejection of desires and
you as consciousness
will remain in your very nature.



## वैराग्य

# Dispassion

Sage Ashtavakra
reiterates on the
folly of desire,
no matter how elevated or subtle.



#### अष्टावक्र उवाच ॥

विहाय वैरिणं काममर्थं चानर्थसङ्कुलम् । धर्ममप्येतयोर्हेतुं सर्वत्रानादरं कुरु ॥ १०-१॥

### श्री अष्टावक्र कहते हैं -

कामना और अनर्थों के समूह धन रूपी शत्रुओं को त्याग दो, इन दोनों के त्याग रूपी धर्म से युक्त होकर सर्वत्र विरक्त (उदासीन) हो जाओ

#### astāvakra uvāca ||

vihāya vairiņam kāmamartham cānarthasankulam | dharmamapyetayorhetum sarvatrānādaram kuru || 10-1 ||

### Sage Ashtavakra says:

Give up the enemies, the primary cause of many misfortunes - desires and money. Renouncing them will lead to righteousness and enable you be indifferent to everything.



स्वप्नेन्द्रजालवत् पश्य दिनानि त्रीणि पञ्च वा । मित्रक्षेत्रधनागारदारदायादिसम्पदः ॥ १०-२॥

मित्र, जमीन, कोषागार, पत्नी और अन्य संपत्तियों को स्वप्न की माया के समान तीन या पाँच दिनों में नष्ट होने वाला देखो|

svapnendrajālavat paśya dināni trīņi pañca vā | mitrakṣetradhanāgāradāradāyādisampadaḥ || 10-2 ||

Look at friends, land, money, wife and other properties as a dream in Maya to be destroyed in three to five days.



यत्र यत्र भवेतृष्णा संसारं विद्धि तत्र वै । प्रौढवैराग्यमाश्रित्य वीततृष्णः सुखी भव ॥ १०-३॥

जहाँ जहाँ आसक्ति हो उसको ही संसार जानो, इस प्रकार परिपक्व वैराग्य के आश्रय में तृष्णारहित होकर सुखी हो जाओ|

yatra yatra bhavettṛṣṇā saṃsāraṃ viddhi tatra vai | prauḍhavairāgyamāśritya vītatṛṣṇaḥ sukhī bhava | 10-3 |

Wherever there is attachment, there is the world. Applying this mature non-attachment, be free of desires and attain happiness.



तृष्णामात्रात्मको बन्धस्तन्नाशो मोक्ष उच्यते । भवासंसक्तिमात्रेण प्राप्तितुष्टिर्मुहुर्मुहुः ॥ १०-४॥

तृष्णा (कामना) मात्र ही स्वयं का बंधन है, उसके नाश को मोक्ष कहा जाता है। संसार में अनासक्ति से ही निरंतर आनंद की प्राप्ति होती है|

tṛṣṇāmātrātmako bandhastannāśo mokṣa ucyate | bhavāsaṃsaktimātreṇa prāptituṣṭirmuhurmuhuḥ || 10-4 ||

Desires alone are the bondage for Self and their extinction is liberation. Non-attachment to worldly things can only lead to continuous bliss.



त्वमेकश्चेतनः शुद्धो जडं विश्वमसत्तथा । अविद्यापि न किञ्चित्सा का बुभुत्सा तथापि ते ॥ १०-५॥

तुम एक (अद्वितीय), चेतन और शुद्ध हो तथा यह विश्व अचेतन और असत्य है। तुममें अज्ञान का लेश मात्र भी नहीं है और जानने की इच्छा भी नहीं है|

tvamekaścetanaḥ śuddho jaḍaṃ viśvamasattathā | avidyāpi na kiñcitsā kā bubhutsā tathāpi te || 10-5 ||

You are unique, conscious and pure and this world is non-conscious and illusory.
You do not have a trace of ignorance nor desire to know.



राज्यं सुताः कलत्राणि शरीराणि सुखानि च । संसक्तस्यापि नष्टानि तव जन्मनि जन्मनि ॥ १०-६॥

पूर्व जन्मों में बहुत बार तुम्हारे राज्य, पुत्र, स्त्री, शरीर और सुखों का, तुम्हारी आसक्ति होने पर भी नाश हो चुका है|

rājyam sutāḥ kalatrāṇi śarīrāṇi sukhāni ca | saṃsaktasyāpi naṣṭāni tava janmani janmani || 10-6||

In previous lives, your kingdoms, children, wives, bodies and comforts have been destroyed many times despite your attachment to them.



अलमर्थेन कामेन सुकृतेनापि कर्मणा । एभ्यः संसारकान्तारे न विश्रान्तमभून् मनः ॥ १०-७॥

पर्याप्त धन, इच्छाओं और शुभ कर्मों द्वारा भी इस संसार रूपी माया से मन को शांति नहीं मिली|

alamarthena kāmena sukṛtenāpi karmaṇā |

ebhyah samsārakāntāre na viśrāntamabhūn manah | 10-7 |

Any amount of wealth, desires and good deeds will not result in peace from this world of illusion.



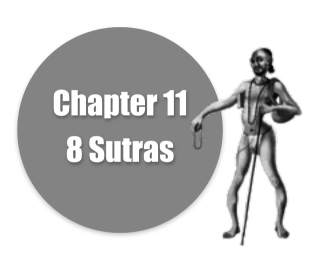
कृतं न कित जन्मानि कायेन मनसा गिरा । दुःखमायासदं कर्म तदद्याप्युपरम्यताम् ॥ १०-८॥

कितने जन्मों में शरीर, मन और वाणी से दुःख के कारण कर्मों को तुमने नहीं किया? अब उनसे उपरत (विरक्त) हो जाओ|

kṛtaṃ na kati janmāni kāyena manasā girā | duḥkhamāyāsadaṃ karma tadadyāpyuparamyatām || 10-8 ||

In how many lives have you not taken pain in performing various activities with body, mind and speech.

Now be non-attached to them.



# दीप्तिमान चिद्रूपा

## **Self as Radiant Universal Spirit**

Sage Ashtavakra further describes the state of desirelessness towards the bliss of peace.



#### अष्टावक्र उवाच ॥

भावाभावविकारश्च स्वभावादिति निश्चयी । निर्विकारो गतक्लेशः सुखेनैवोपशाम्यति ॥ ११-१॥

### श्री अष्टावक्र कहते हैं -

भाव (सृष्टि, स्थिति) और अभाव(प्रलय, मृत्यु) रूपी विकार स्वाभाविक हैं, ऐसा निश्चित रूप से जानने वाला विकाररहित, दुखरहित होकर सुख पूर्वक शांति को प्राप्त हो जाता है|

### așțāvakra uvāca ∥

bhāvābhāvavikāraśca svabhāvāditi niścayī | nirvikāro gatakleśaḥ sukhenaivopaśāmyati | 11-1 |

### Sage Ashtavakra says:

Change of states like presence (visibility, birth) and absence (invisibility, death) occur naturally. One who knows this with certainty becomes free from defects, free from pain and attains peace easily.



ईश्वरः सर्वनिर्माता नेहान्य इति निश्चयी ।

अन्तर्गलितसर्वाशः शान्तः क्वापि न सज्जते ॥ ११-२॥

ईश्वर सबका सृष्टा है कोई अन्य नहीं ऐसा निश्चित रूप से जानने वाले की सभी आन्तरिक इच्छाओं का नाश हो जाता है। वह शांत पुरुष सर्वत्र आसक्ति रहित हो जाता है|

īśvaraḥ sarvanirmātā nehānya iti niścayī | antargalitasarvāśaḥ śāntaḥ kvāpi na sajjate | 11-2 |

God is the creator of all and no one else.
One who knows this with certainty becomes free from all internal desires. That serene man becomes indifferent everywhere.



आपदः सम्पदः काले दैवादेवेति निश्चयी । तप्तः स्वस्थेन्द्रियो नित्यं न वान्छति न शोचति ॥ ११-३॥

संपत्ति (सुख) और विपत्ति (दुःख) का समय प्रारब्धवश (पूर्व कृत कर्मों के अनुसार) है, ऐसा निश्चित रूप से जानने वाला संतोष और निरंतर संयमित इन्द्रियों से युक्त हो जाता है। वह न इच्छा करता है और न शोक

āpadaḥ sampadaḥ kāle daivādeveti niścayī | tṛptaḥ svasthendriyo nityaṃ na vānchati na śocati | 11-3 |

Good and bad times are due to previous actions (which decide fate).
One who knows this with certainty becomes content and gains regular control on senses. He neither desires nor grieves.



सुखदुःखे जन्ममृत्यू दैवादेवेति निश्चयी । साध्यादर्शी निरायासः कुर्वन्नपि न लिप्यते ॥ ११-४॥

सुख-दुःख और जन्म-मृत्यु प्रारब्धवश (पूर्व कृत कर्मों के अनुसार) हैं, ऐसा निश्चित रूप से जानने वाला, फल की इच्छा न रखने वाला, सरलता से कर्म करते हुए भी उनसे लिप्त नहीं होता है|

sukhaduḥkhe janmamṛtyū daivādeveti niścayī | sādhyādarśī nirāyāsaḥ kurvannapi na lipyate | 11-4 |

Pleasure-pain and birth-death are due to previous actions (which decide fate).
One who knows this with certainty acts without desire.
He simply acts playfully without getting attached to them.



चिन्तया जायते दुःखं नान्यथेहेति निश्चयी । तया हीनः सुखी शान्तः सर्वत्र गलितस्पृहः ॥ ११-५॥

चिंता से ही दुःख उत्पन्न होते हैं किसी अन्य कारण से नहीं, ऐसा निश्चित रूप से जानने वाला, चिंता से रहित होकर सुखी, शांत और सभी इच्छाओं से मुक्त हो जाता है|

cintayā jāyate duḥkham nānyatheheti niścayī | tayā hīnaḥ sukhī śāntaḥ sarvatra galitaspṛhaḥ || 11-5 ||

Worries alone create suffering.
One who knows this with certainty becomes worry-free, contented, peaceful and free from all desires.



नाहं देहो न मे देहो बोधोऽहमिति निश्चयी । कैवल्यं इव सम्प्राप्तो न स्मरत्यकृतं कृतम् ॥ ११-६॥

न मैं यह शरीर हूँ और न यह शरीर मेरा है, मैं ज्ञानस्वरुप हूँ, ऐसा निश्चित रूप से जानने वाला जीवन मुक्ति को प्राप्त करता है। वह किये हुए (भूतकाल) और न किये हुए (भविष्य के) कर्मों का स्मरण नहीं करता है|

nāham deho na me deho bodho'hamiti niścayī | kaivalyam iva samprāpto na smaratyakṛtam kṛtam || 11-6||

I am neither this body, nor this body is mine. I am pure knowledge. One who knows this with certainty gets liberated in this life. He neither recollects deeds of the past nor acts of the future.



आब्रह्मस्तम्बपर्यन्तमहमेवेति निश्चयी । निर्विकल्पः शुचिः शान्तः प्राप्ताप्राप्तविनिर्वृतः ॥ ११-७॥

तृण से लेकर ब्रह्मा तक सब कुछ मैं ही हूँ, ऐसा निश्चित रूप से जानने वाला विकल्प (कामना) रहित, पवित्र, शांत और प्राप्त-अप्राप्त से आसक्ति रहित हो जाता है|

ābrahmastambaparyantamahameveti niścayī | nirvikalpaḥ śuciḥ śāntaḥ prāptāprāptavinirvṛtaḥ || 11-7 ||

From blade of grass to Brahma,
I alone exist.
One who knows this with certainty becomes free from desires, becomes pure, peaceful and unattached to what has been obtained or yet to be acquired.

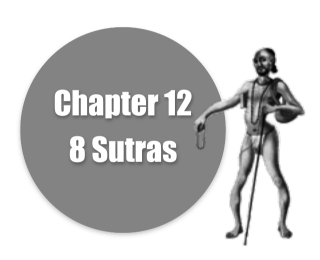


नाश्चर्यमिदं विश्वं न किञ्चिदिति निश्चयी । निर्वासनः स्फूर्तिमात्रो न किञ्चिदिव शाम्यति ॥ ११-८॥

अनेक आश्चर्यों से युक्त यह विश्व अस्तित्वहीन है, ऐसा निश्चित रूप से जानने वाला, इच्छा रहित और शुद्ध अस्तित्व हो जाता है। वह अपार शांति को प्राप्त करता है|

nāścaryamidam viśvam na kiñciditi niścayī | nirvāsanah sphūrtimātro na kiñcidiva śāmyati | 11-8 |

This world of many wonders, is non-existent.
One who knows this with certainty becomes free from desires and attains the form of pure existence with eternal peace.



# कालातीत शांति

### **Ascent of Contemplation**

King Janaka
shares the state of
timeless stillness
in which he now finds himself,
detached from the
physical, mental and vocal.



#### जनक उवाच ॥

कायकृत्यासहः पूर्वं ततो वाग्विस्तरासहः । अथ चिन्तासहस्तस्माद् एवमेवाहमास्थितः ॥ १२-१॥

### श्री जनक कहते हैं -

पहले मैं शारीरिक कर्मों से निरपेक्ष (उदासीन) हुआ, फिर वाणी से निरपेक्ष हुआ। अब चिंता से निरपेक्ष होकर अपने स्वरुप में स्थित हूँ|

#### janaka uvāca ∥

kāyakṛtyāsahaḥ pūrvaṃ tato vāgvistarāsahaḥ | atha cintāsahastasmād evamevāhamāsthitaḥ || 12-1 ||

#### King Janaka says:

I first became indifferent to bodily actions and then to speech. Now, I am indifferent to all anxieties in my steady self.



प्रीत्यभावेन शब्दादेरदृश्यत्वेन चात्मनः ।

विक्षेपैकाग्रहृदय एवमेवाहमास्थितः ॥ १२-२॥

शब्द आदि विषयों में आसक्ति रहित होकर और आत्मा के दृष्टि का विषय न होने के कारण मैं निश्चल और एकाग्र हृदय से अपने स्वरुप में स्थित हूँ|

prītyabhāvena śabdāderadṛśyatvena cātmanaḥ | vikṣepaikāgrahṛdaya evamevāhamāsthitaḥ || 12-2 ||

Unattached to sound and other senses and knowing that the self is not a subject of sight, I am undisturbed and focused in my steady self.



समाध्यासादिविक्षिप्तौ व्यवहारः समाधये । एवं विलोक्य नियमं एवमेवाहमास्थितः ॥ १२-३॥

अध्यास (असत्य ज्ञान) आदि असामान्य स्थितियों और समाधि को एक नियम के समान देखते हुए मैं अपने स्वरुप में स्थित हूँ|

samādhyāsādivikṣiptau vyavahāraḥ samādhaye | evaṃ vilokya niyamaṃ evamevāhamāsthitaḥ || 12-3 ||

Treating incorrect perceptions, abnormal states and meditation as a law of nature, I stay in my steady self.



हेयोपादेयविरहाद् एवं हर्षविषादयोः । अभावादद्य हे ब्रह्मन्न एवमेवाहमास्थितः ॥ १२-४॥

हे ब्रह्म को जानने वाले! त्याज्य (छोड़ने योग्य) और संग्रहणीय से दूर होकर और सुख-दुःख के अभाव में मैं अपने स्वरुप में स्थित हूँ|

heyopādeyavirahād evam harşavişādayoh | abhāvādadya he brahmann evamevāhamāsthitah | | 12-4 | |

O knower of the divine, being away from renunciation and acquisition and in absence of pleasure-pain, I stay in my steady self.



आश्रमानाश्रमं ध्यानं चित्तस्वीकृतवर्जनम् । विकल्पं मम वीक्ष्यैतैरेवमेवाहमास्थितः ॥ १२-५॥

आश्रम - अनाश्रम, ध्यान और मन द्वारा स्वीकृत और निषिद्ध नियमों को देख कर मैं अपने स्वरुप में स्थित हूँ|

āśramānāśramam dhyānam cittasvīkṛtavarjanam | vikalpam mama vīksyaitairevamevāhamāsthitah || 12-5 ||

Looking at the various stages of life and their absence, rules accepted and prohibited by meditation and the mind, I stay in my steady self.



कर्मानुष्ठानमज्ञानाद् यथैवोपरमस्तथा । बुध्वा सम्यगिदं तत्त्वं एवमेवाहमास्थितः ॥ १२-६॥

कर्मों के अनुष्ठान रूपी अज्ञान से निवृत्त होकर और तत्त्व को सम्यक रूप से जान कर मैं अपने स्वरुप में स्थित हूँ|

karmānuṣṭhānamajñānād yathaivoparamastathā | budhvā samyagidam tattvam evamevāhamāsthitah | 12-6|

Being aware of the ignorance in performing rituals and knowing the real divine essence, I stay in my steady self.



अचिन्त्यं चिन्त्यमानोऽपि चिन्तारूपं भजत्यसौ । त्यक्त्वा तद्भावनं तस्माद एवमेवाहमास्थितः ॥ १२-७॥

अचिन्त्य के सम्बन्ध में विचार करते हुए भी विचार पर ही चिंतन किया जाता है। अतः उस विचार का भी परित्याग करके मैं अपने स्वरुप में स्थित हूं|

acintyam cintyamāno'pi cintārūpam bhajatyasau | tyaktvā tadbhāvanam tasmād evamevāhamāsthitah || 12-7 ||

While thinking about the unthinkable, we still ponder only over our thoughts. So abandoning that thought, I stay in my steady self.

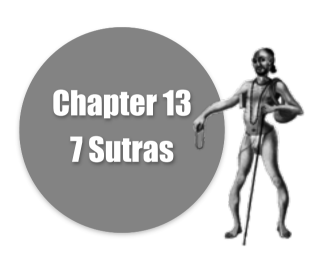


एवमेव कृतं येन स कृतार्थी भवेदसौ । एवमेव स्वभावो यः स कृतार्थी भवेदसौ ॥ १२-८॥

जो इस प्रकार से आचरण करता है वह कृतार्थ (मुक्त) हो जाता है; जिसका इस प्रकार का स्वभाव है वह कृतार्थ हो जाता है|

evameva kṛtaṃ yena sa kṛtārtho bhavedasau | evameva svabhāvo yaḥ sa kṛtārtho bhavedasau | 12-8|

He who behaves accordingly gets liberated. One whose nature is like this gets liberated.



# उत्कृष्ट परमानंद

## **Transcendent Bliss**

King Janaka shares his experience of beatitude in abiding as self being absolutely thought-free.



#### जनक उवाच ॥

अकिञ्चनभवं स्वास्थं कौपीनत्वेऽपि दुर्लभम् । त्यागादाने विहायास्मादहमासे यथासुखम् ॥ १३-१॥

## श्री जनक कहते हैं -

अिंचन(कुछ अपना न) होने की सहजता केवल कौपीन पहनने पर भी मुश्किल से प्राप्त होती है, अतः त्याग और संग्रह की प्रवृत्तियों को छोड़कर सभी स्थितियों में, मैं सुखपूर्वक विद्यमान हूँ।

### janaka uvāca ∥

akiñcanabhavam svāstham kaupīnatve'pi durlabham tyāgādāne vihāyāsmādahamāse yathāsukham || 13-1 ||

## King Janaka says:

The inherent quality of being possessionless is hard to attain, even with a mere loincloth. Hence abandoning both renunciation and acquisition, I exist blissfully in all situations.



कुत्रापि खेदः कायस्य जिह्ना कुत्रापि खेद्यते । मनः कुत्रापि तत्त्यक्त्वा पुरुषार्थे स्थितः सुखम् ॥ १३-२॥

शारीरिक दुःख भी कहाँ(अर्थात् नहीं) हैं, वाणी के दुःख भी कहाँ हैं, वहाँ मन भी कहाँ है, सभी प्रयत्नों को त्याग कर सभी स्थितियों में, मैं सुखपूर्वक विद्यमान हूँ|

kutrāpi khedaḥ kāyasya jihvā kutrāpi khedyate | manaḥ kutrāpi tattyaktvā puruṣārthe sthitaḥ sukham | 13-2 |

There is no bodily pain or pain due to speech or mind. Abandoning all efforts, I exist blissfully in all situations.



कृतं किमपि नैव स्याद् इति सञ्चिन्त्य तत्त्वतः । यदा यत्कर्तुमायाति तत् कृत्वासे यथासुखम् ॥ १३-३॥

किये हुए किसी भी कार्य का वस्तुतः कोई अस्तित्व नहीं है, ऐसा तत्त्वपूर्वक विचार करके जब जो भी कर्त्तव्य है उसको करते हुए सभी स्थितियों में, मैं सुखपूर्वक विद्यमान हूँ|

kṛtaṃ kimapi naiva syād iti sañcintya tattvataḥ | yadā yatkartumāyāti tat kṛtvāse yathāsukham | 13-3 |

In reality, no performed action exists. Understanding thus and by doing what is to be done, I exist blissfully in all situations.



कर्मनैष्कर्म्यनिर्बन्धभावा देहस्थयोगिनः । संयोगायोगविरहादहमासे यथासुखम् ॥ १३-४॥

शरीर भाव में स्थित योगियों के लिए कर्म और अकर्म रूपी बंधनकारी भाव होते हैं, पर संयोग और वियोग की प्रवृत्तियों को छोड़कर सभी स्थितियों में, मैं सुखपूर्वक विद्यमान हूँ|

karmanaişkarmyanirbandhabhāvā dehasthayoginaḥ | saṃyogāyogavirahādahamāse yathāsukham || 13-4||

Yogis, attached to their bodies, are in bondage in action or inaction. By abandoning attachment and detachment, I exist blissfully in all situations.



अर्थानथौँ न मे स्थित्या गत्या न शयनेन वा । तिष्ठन् गच्छन् स्वपन् तस्मादहमासे यथासुखम् ॥ १३-५॥

विश्राम, गति, शयन, बैठने, चलने और स्वप्न में वस्तुतः मेरे लाभ और हानि नहीं हैं, अतः सभी स्थितियों में, मैं सुखपूर्वक विद्यमान हूँ|

arthānarthau na me sthityā gatyā na śayanena vā | tiṣṭhan gacchan svapan tasmādahamāse yathāsukham || 13-5||

While resting, moving, sleeping, sitting, walking or dreaming there is no benefit or loss. Hence, I exist blissfully in all situations.



स्वपतो नास्ति मे हानिः सिद्धिर्यत्नवतो न वा । नाशोल्लासौ विहायास्मदहमासे यथासुखम् ॥ १३-६॥

सोने में मेरी हानि नहीं है और उद्योग अथवा अनुद्योग में मेरा लाभ नहीं है अतः हर्ष और शोक की प्रवृत्तियों को छोड़कर सभी स्थितियों में, मैं सुखपूर्वक विद्यमान हूँ|

svapato nāsti me hāniḥ siddhiryatnavato na vā | nāśollāsau vihāyāsmadahamāse yathāsukham || 13-6 ||

I lose nothing by sleeping and gain nothing by action or inaction. Hence, abandoning joy and sorrow I exist blissfully in all situations.

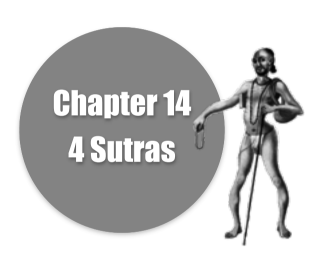


सुखादिरूपा नियमं भावेष्वालोक्य भूरिशः । शुभाशुभे विहायास्मादहमासे यथासुखम् ॥ १३-७॥

सुख, दुःख आदि स्थितियों के क्रम से आने के नियम पर बार बार विचार करके, शुभ(अच्छे) और अशुभ(बुरे) की प्रवृत्तियों को छोड़कर सभी स्थितियों में, मैं सुखपूर्वक विद्यमान हूँ|

sukhādirūpā niyamam bhāveşvālokya bhūriśaḥ | śubhāśubhe vihāyāsmādahamāse yathāsukham || 13-7 ||

After contemplating the continuing sequence of pleasure, pain etc. and abandoning the feelings of auspicious and inauspicious, I exist blissfully in all situations.



# प्राकृतिक विघटन

## **Natural Dissolution of Mind**

King Janaka summarises his exalted state with calm indifference anchored firmly in the awareness of 'Being'.



#### जनक उवाच ॥

प्रकृत्या शून्यचित्तो यः प्रमादाद् भावभावनः । निद्रितो बोधित इव क्षीणसंस्मरणो हि सः ॥ १४-१॥

## श्री जनक कहते हैं -

जो स्वभाव से ही विचारशून्य है और शायद ही कभी कोई इच्छा करता है वह पूर्व स्मृतियों से उसी प्रकार मुक्त हो जाता है जैसे कि नींद से जागा हुआ व्यक्ति अपने सपनों से|

### janaka uvāca ||

prakṛtyā śūnyacitto yaḥ pramādād bhāvabhāvanaḥ | nidrito bodhita iva kṣīṇasaṃsmaraṇo hi saḥ || 14-1 ||

## King Janaka says:

The one, who by nature is free from thoughts and seldom desires, gets liberated from past memories, like an individual awakening from dreams.



क्व धनानि क्व मित्राणि क्व मे विषयदस्यवः । क्व शास्त्रं क्व च विज्ञानं यदा मे गलिता स्पृहा ॥ १४-२॥

जब मैं कोई इच्छा नहीं करता तब मुझे धन, मित्रों, विषयों, शास्त्रों और विज्ञान से क्या प्रयोजन है|

kva dhanāni kva mitrāņi kva me vişayadasyavaḥ | kva śāstraṃ kva ca vijñānaṃ yadā me galitā spṛhā | 14-2|

When I am free of desires then wealth, friends, sensual pleasures, scriptures or knowledge become meaningless.



विज्ञाते साक्षिपुरुषे परमात्मिन चेश्वरे । नैराश्ये बन्धमोक्षे च न चिन्ता मुक्तये मम ॥ १४-३॥

साक्षी पुरुष रूपी परमात्मा या ईश्वर को जानकर मैं बंधन और मोक्ष से निरपेक्ष हो गया हूँ और मुझे मोक्ष की चिंता भी नहीं है|

vijñāte sākṣipuruṣe paramātmani ceśvare | nairāśye bandhamokse ca na cintā muktaye mama | 14-3 |

Realising
the witness called
God or Lord,
I become indifferent to
bondage or liberation and
do not even worry
about my salvation.

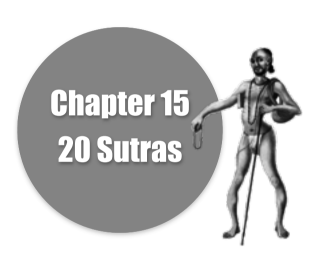


अन्तर्विकल्पशून्यस्य बहिः स्वच्छन्दचारिणः । भ्रान्तस्येव दशास्तास्तास्तादशा एव जानते ॥ १४-४॥

आतंरिक इच्छाओं से रहित, बाह्य रूप में चिंतारहित आचरण वाले, प्रायः मत्त पुरुष जैसे ही दिखने वाले प्रकाशित पुरुष अपने जैसे प्रकाशित पुरुषों द्वारा ही पहचाने जा सकते हैं|

antarvikalpaśūnyasya bahiḥ svacchandacāriṇaḥ | bhrāntasyeva daśāstāstāstādṛśā eva jānate | 14-4 |

One who is free from internal desires and whose outward conduct is free from worries can like a mad man, only be recognised by those in the same enlightened state.



## तत्त्वं

## **Essence**

Sage Ashtavakra
points to the vast emptiness of Self
and to be absolutely free of thought
– positive or negative –
or contemplation of the goal.



#### अष्टावक्र उवाच ॥

यथातथोपदेशेन कृतार्थः सत्त्वबुद्धिमान् । आजीवमपि जिज्ञासुः परस्तत्र विमुह्यति ॥ १५-१॥

## श्रीअष्टावक्र कहते हैं -

सात्विक बुद्धि से युक्त मनुष्य साधारण प्रकार के उपदेश से भी कृतकृत्य (मुक्त) हो जाता है परन्तु ऐसा न होने पर आजीवन जिज्ञासु होने पर भी परब्रह्म का यथार्थ ज्ञान नहीं होता है|

### astāvakra uvāca |

yathātathopadeśena kṛtārthaḥ sattvabuddhimān | ājīvamapi jijñāsuḥ parastatra vimuhyati || 15-1 ||

## Sage Ashtavakra says:

A pious person can attain enlightenment even through ordinary instructions. Without piety, even life long curiosity is futile.



मोक्षो विषयवैरस्यं बन्धो वैषयिको रसः । एतावदेव विज्ञानं यथेच्छसि तथा कुरु ॥ १५-२॥

विषयों से उदासीन होना मोक्ष है और विषयों में रस लेना बंधन है, ऐसा जानकर तुम्हारी जैसी इच्छा हो वैसा ही करो|

mokşo vişayavairasyam bandho vaişayiko rasah | etāvadeva vijñānam yathecchasi tathā kuru || 15-2 ||

Indifference to sensuality is liberation and interest in them is bondage. Knowing thus, do as you like.



वाग्मिप्राज्ञामहोद्योगं जनं मूकजडालसम् । करोति तत्त्वबोधोऽयमतस्त्यक्तो बुमुक्षभिः ॥ १५-३॥

वाणी, बुद्धि और कर्मों से महान कार्य करने वाले मनुष्यों को तत्त्व-ज्ञान शांत, स्तब्ध और कर्म न करने वाला बना देता है, अतः सुख की इच्छा रखने वाले इसका त्याग कर देते हैं|

vāgmiprājñāmahodyogam janam mūkajaḍālasam | karoti tattvabodho'yamatastyakto bubhukṣabhiḥ || 15-3 ||

Eloquent, intelligent and industrious persons become calm, silent and inactive after knowing the essence of knowledge, whereas those after worldly pleasure discard it.



न त्वं देहो न ते देहो भोक्ता कर्ता न वा भवान् । चिद्रूपोऽसि सदा साक्षी निरपेक्षः सुखं चर ॥ १५-४॥

न तुम शरीर हो और न यह शरीर तुम्हारा है, न ही तुम भोगने वाले अथवा करने वाले हो, तुम चैतन्य रूप हो, शाश्वत साक्षी हो, इच्छा रहित हो, अतः सुखपूर्वक रहो|

na tvam deho na te deho bhoktā kartā na vā bhavān | cidrūpo'si sadā sākṣī nirapekṣaḥ sukhaṃ cara || 15-4||

Neither are you this body nor this body is yours, you are not the doer of actions nor the one who bears their consequences. You are consciousness, eternal witness and without desires, so live blissfully.



रागद्वेषौ मनोधर्मौ न मनस्ते कदाचन । निर्विकल्पोऽसि बोधात्मा निर्विकारः सुखं चर ॥ १५-५॥

राग(प्रियता) और द्वेष(अप्रियता) मन के धर्म हैं और तुम किसी भी प्रकार से मन नहीं हो, तुम कामनारहित हो, ज्ञान स्वरुप हो, विकार रहित हो, अतः सुखपूर्वक रहो|

rāgadveṣau manodharmau na manaste kadācana | nirvikalpo'si bodhātmā nirvikāraḥ sukhaṃ cara | 15-5 |

Likes and dislikes are traits of mind and in any case you are not the mind. You are free from desires, flawless and knowledge itself, so live blissfully.



सर्वभूतेषु चात्मानं सर्वभूतानि चात्मनि । विज्ञाय निरहङ्कारो निर्ममस्त्वं सुखी भव ॥ १५-६॥

समस्त प्राणियों को स्वयं में और स्वयं को सभी प्राणियों में स्थित जान कर अहंकार और आसक्ति से रहित होकर तुम सुखी हो जाओ|

sarvabhūteşu cātmānam sarvabhūtāni cātmani | vijñāya nirahankāro nirmamastvam sukhī bhava | 15-6||

Know that all beings exist in you and you exist in all beings. Renounce ego and attachment to live blissfully.



विश्वं स्फुरति यत्रेदं तरङ्गा इव सागरे । तत्त्वमेव न सन्देहश्चिन्मूर्ते विज्वरो भव ॥ १५-७॥

इस विश्व की उत्पत्ति तुमसे उसी प्रकार होती है जैसे कि समुद्र से लहरों की, इसमें संदेह नहीं है। तुम चैतन्य स्वरुप हो, अतः चिंता रहित हो जाओ|

viśvam sphurati yatredam tarangā iva sāgare | tattvameva na sandehaścinmūrte vijvaro bhava | 15-7 |

Undoubtedly, this world is created from you, just like waves from the sea. You being consciousness, be free of worries.



श्रद्धस्व तात श्रद्धस्व नात्र मोऽहं कुरुष्व भोः । ज्ञानस्वरूपो भगवानात्मा त्वं प्रकृतेः परः ॥ १५-८॥

हे प्रिय! इस अनुभव पर निष्ठा रखो, इस पर श्रद्धा रखो, इस अनुभव की सत्यता के सम्बन्ध में मोहित मत हो, तुम ज्ञान स्वरुप हो, तुम प्रकृति से परे और आत्म स्वरुप भगवान हो|

śraddhasva tāta śraddhasva nātra mo'ham kuruşva bhoh | jñānasvarūpo bhagavānātmā tvam prakṛteḥ paraḥ || 15-8||

Trust your experience, have faith in it.
Don't have any doubt about the truth of this experience.
You are Knowledge, beyond nature and are divinity personified.



गुणैः संवेष्टितो देहस्तिष्ठत्यायाति याति च । आत्मा न गन्ता नागन्ता किमेनमनुशोचसि ॥ १५-९॥

गुणों से निर्मित यह शरीर स्थिति, जन्म और मरण को प्राप्त होता है, आत्मा न आती है और न ही जाती है, अतः तुम क्यों शोक करते हो|

guṇaiḥ saṃveṣṭito dehastiṣṭhatyāyāti yāti ca | ātmā na gantā nāgantā kimenamanuśocasi || 15-9 ||

This body, comprising of perishable qualities stays, comes and goes. The Soul neither comes nor goes, so why be in grief?



देहस्तिष्ठतु कल्पान्तं गच्छत्वद्यैव वा पुनः । क्व वृद्धिः क्व च वा हानिस्तव चिन्मात्ररूपिणः ॥ १५-१०॥

यह शरीर सृष्टि के अंत तक रहे अथवा आज ही नाश को प्राप्त हो जाये, तुम तो चैतन्य स्वरुप हो, इससे तुम्हारी क्या हानि या लाभ है|

dehastiṣṭhatu kalpāntaṃ gacchatvadyaiva vā punaḥ | kva vṛddhiḥ kva ca vā hānistava cinmātrarūpiṇaḥ || 15-10 ||

Whether this body survives until Creation ends or is destroyed today, you are neither the gainer nor loser, as you are consciousness itself.



त्वय्यनन्तमहाम्भोधौ विश्ववीचिः स्वभावतः । उदेतु वास्तमायातु न ते वृद्धिर्न वा क्षतिः ॥ १५-११॥

अनंत महासमुद्र रूप तुम में लहर रूप यह विश्व स्वभाव से ही उदय और अस्त को प्राप्त होता है, इसमें तुम्हारी क्या वृद्धि या क्षति है|

tvayyanantamahāmbhodhau viśvavīciḥ svabhāvataḥ | udetu vāstamāyātu na te vṛddhirna vā kṣatiḥ || 15-11 ||

This world rises and subsides in you naturally as waves in a great ocean, you are neither the gainer nor loser.



तात चिन्मात्ररूपोऽसि न ते भिन्नमिदं जगत् । अतः कस्य कथं कुत्र हेयोपादेयकल्पना ॥ १५-१२॥

हे प्रिय, तुम केवल चैतन्य रूप हो और यह विश्व तुमसे अलग नहीं है, अतः किसी की किसी से श्रेष्ठता या निम्नता की कल्पना किस प्रकार की जा सकती है|

tāta cinmātrarūpo'si na te bhinnamidam jagat | ataḥ kasya katham kutra heyopādeyakalpanā | 15-12 |

You are pure consciousness and this world is not separate from you. So how can anything be imagined as superior or inferior?



एकस्मिन्नव्यये शान्ते चिदाकाशेऽमले त्वयि । कृतो जन्म कृतो कर्म कृतोऽहङ्कार एव च ॥ १५-१३॥

इस अव्यय, शांत, चैतन्य, निर्मल आकाश में तुम अकेले ही हो, अतः तुममें जन्म, कर्म और अहंकार की कल्पना किस प्रकार की जा सकती है|

ekasminnavyaye śānte cidākāśe'male tvayi | kuto janma kuto karma kuto'haṅkāra eva ca || 15-13||

You are alone in this imperishable, calm, conscious and taintless space, so how can birth, action and ego be imagined in you.



यत्त्वं पश्यसि तत्रैकस्त्वमेव प्रतिभाससे । किं पृथक् भासते स्वर्णात् कटकाङ्गदनूपुरम् ॥ १५-१४॥

तुम एक होते हुए भी अनेक रूप में प्रतिबिंबित होकर दिखाई देते हो। क्या स्वर्ण कंगन, बाज़ूबन्द और पायल से अलग दिखाई देता है|

yattvam paśyasi tatraikastvameva pratibhāsase | kim pṛthak bhāsate svarṇāt kaṭakāṅgadanūpuram || 15-14 ||

Despite being one, you appear in many forms due to multiple reflections. Is gold different from bracelets, armlets and anklets?



अयं सोऽहमयं नाहं विभागमिति सन्त्यज । सर्वमात्मेति निश्चित्य निःसङ्कल्पः सुखी भव ॥ १५-१५॥

यह मैं हूँ और यह मैं नहीं हूँ, इस प्रकार के भेद को त्याग दो। सब कुछ आत्मस्वरूप तुम ही हो, ऐसा निश्चय करके और कोई संकल्प न करते हुए सुखी हो जाओ|

ayam so'hamayam nāham vibhāgamiti santyaja | sarvamātmeti niścitya niḥsaṅkalpaḥ sukhī bhava | 15-15 |

Reject
differentiations
like this-is-me and
that-is-not-me.
Decide that as a soul,
you are everything.
Have no other resolutions and
live blissfully.



तवैवाज्ञानतो विश्वं त्वमेकः परमार्थतः । त्वत्तोऽन्यो नास्ति संसारी नासंसारी च कश्चन ॥ १५-१६॥

अज्ञानवश तुम ही यह विश्व हो पर ज्ञान दृष्टि से देखने पर केवल एक तुम ही हो, तुमसे अलग कोई दूसरा संसारी या असंसारी किसी भी प्रकार से नहीं है|

tavaivājñānato viśvam tvamekah paramārthatah | tvatto'nyo nāsti saṃsārī nāsaṃsārī ca kaścana | 15-16 |

This world appears to be real only due to ignorance. You alone exist in reality. There is nothing worldly or unworldly apart from you.



भ्रान्तिमात्रमिदं विश्वं न किञ्चिदिति निश्चयी । निर्वासनः स्फूर्तिमात्रो न किञ्चिदिव शाम्यति ॥ १५-१७॥

यह विश्व केवल भ्रम(स्वप्न की तरह असत्य) है और कुछ भी नहीं, ऐसा निश्चय करो। इच्छा और चेष्टा रहित हुए बिना कोई भी शांति को प्राप्त नहीं होता है|

bhrāntimātramidam viśvam na kiñciditi niścayī | nirvāsanah sphūrtimātro na kiñcidiva śāmyati | 15-17 |

Decide that, this world is unreal like an illusion or dream and does not exist at all. Without becoming free from desires and actions, none attain peace.



एक एव भवाम्भोधावासीदस्ति भविष्यति । न ते बन्धोऽस्ति मोक्षो वा कृत्यकृत्यः सुखं चर ॥ १५-१८॥

एक ही भवसागर(सत्य) था, है और रहेगा। तुममें न मोक्ष है और न बंधन, आप्त-काम होकर सुख से विचरण करो|

eka eva bhavāmbhodhāvāsīdasti bhavişyati | na te bandho'sti mokşo vā kṛtyakṛtyaḥ sukhaṃ cara || 15-18||

Only one ocean (Truth) existed, exists and will exist.
You neither have bondage nor liberation.
Be fulfilled and wander happily.



मा सङ्कल्पविकल्पाभ्यां चित्तं क्षोभय चिन्मय । उपशाम्य सुखं तिष्ठ स्वात्मन्यानन्दविग्रहे ॥ १५-१९॥

हे चैतन्यरूप! भाँति-भाँति के संकल्पों और विकल्पों से अपने चित्त को अशांत मत करो, शांत होकर अपने आनंद रूप में सुख से स्थित हो जाओ|

mā saṅkalpavikalpābhyāṃ cittaṃ kṣobhaya cinmaya | upaśāmya sukhaṃ tiṣṭha svātmanyānandavigrahe || 15-19 ||

You are the form of consciousness, do not get anxious with different resolves and alternatives.

Be at peace and remain pleasantly in your blissful form.



त्यजैव ध्यानं सर्वत्र मा किञ्चिद् हृदि धारय । आत्मा त्वं मुक्त एवासि किं विमृश्य करिष्यसि ॥ १५-२०॥

सभी स्थानों से अपने ध्यान को हटा लो और अपने हृदय में कोई विचार न करो। तुम आत्मरूप हो और मुक्त ही हो, इसमें विचार करने की क्या आवश्यकता है|

tyajaiva dhyānam sarvatra mā kiñcid hṛdi dhāraya | ātmā tvam mukta evāsi kim vimṛśya kariṣyasi || 15-20 ||

Remove your focus from anything and everything without any thoughts in your heart.
You are the soul and free by your very nature.
What is there to further think about?



## स्व-पालन

# **Self-Abidance**

Sage Ashtavakra explains the futility of effort and knowing. The state of supreme bliss is objectless awareness devoid of effort of any kind.



### अष्टावक्र उवाच ॥

आचक्ष्व शृणु वा तात नानाशास्त्राण्यनेकशः । तथापि न तव स्वास्थ्यं सर्वविस्मरणाद् ऋते ॥ १६-१॥

### अष्टावक्र कहते हैं -

हे प्रिय, विद्वानों से सुनकर अथवा बहुत शास्त्रों के पढ़ने से तुम्हारी आत्म स्वरुप में वैसी स्थिति नहीं होगी जैसी कि, सब कुछ उचित रीति से भूल जाने से।

### astāvakra uvāca ||

ācakṣva śṛṇu vā tāta nānāśāstrāṇyanekaśaḥ | tathāpi na tava svāsthyaṃ sarvavismaraṇād ṛte || 16-1 ||

### Sage Ashtavakra says:

My son, you may study or listen to countless scriptures, but you will not be stabilised within until you can forget everything.



भोगं कर्म समाधिं वा कुरु विज्ञ तथापि ते । चित्तं निरस्तसर्वाशमत्यर्थं रोचयिष्यति ॥ १६-२॥

कर्म भोग करो या समाधि में रहो पर चूँकि तुम विद्वान हो अतः तुम्हें चित्त की सभी आशाओं को शांत करना अत्यंत आनंदप्रद होगा।

bhogam karma samādhim vā kuru vijna tathāpi te | cittam nirastasarvāśamatyartham rocayişyati | 16-2 |

As a learned person, you may indulge in wealth, activity and meditation, but cessation of all desires and aspirations will provide a lot of bliss.



आयासात्सकलो दुःखी नैनं जानाति कश्चन । अनेनैवोपदेशेन धन्यः प्राप्नोति निर्वृतिम् ॥ १६-३॥

प्रयत्न से ही सभी दुखी हैं, पर कोई इसे जानता नहीं है। इस निष्पाप उपदेश से ही भाग्यवान व्यक्ति सभी वृत्तियों से रहित हो जाते हैं।

āyāsātsakalo duḥkhī nainaṃ jānāti kaścana | anenaivopadeśena dhanyaḥ prāpnoti nirvṛtim || 16-3 ||

All are in pain due to efforts, but none realise it. This advice, devoid of sin, enables the fortunate to attain tranquility free of any instincts.



व्यापारे खिद्यते यस्तु निमेषोन्मेषयोरपि । तस्यालस्य धुरीणस्य सुखं नन्यस्य कस्यचित् ॥ १६-४॥

जिसको पलकों का खोलना और बंद करना भी कार्य लगता है, उस परम आलसी के लिए ही सुख है, अन्य किसी के लिए किसी भी प्रकार से नहीं।

vyāpāre khidyate yastu nimeṣonmeṣayorapi | tasyālasya dhurīṇasya sukham nanyasya kasyacit | 16-4||

Bliss belongs to none except that supremely lazy individual for whom even opening and shutting eyes is a bother.



इदं कृतमिदं नेति द्वन्द्वैर्मुक्तं यदा मनः । धर्मार्थकाममोक्षेषु निरपेक्षं तदा भवेत् ॥ १६-५॥

यह करना चाहिए और यह नहीं, जब मन इस प्रकार के द्वंद्वों से से मुक्त हो जाता है, तब उसको धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष की अपेक्षा (-इच्छा) नहीं रहती।

idam krtamidam neti dvandvairmuktam yadā manah | dharmārthakāmamokṣeṣu nirapekṣam tadā bhavet | 16-5 |

When the mind is free from dilemmas like this-is-to-be-done and this-is-not-to-be-done, it becomes indifferent to righteousness, wealth, lust and liberation.



विरक्तो विषयद्वेष्टा रागी विषयलोलुपः । ग्रहमोक्षविहीनस्तु न विरक्तो न रागवान् ॥ १६-६॥

न विषयों से द्वेष करने वाला विरक्त, न ही विषयों में आसक्त रागवान, वह तो निश्चय ही विषयों के ग्रहण और त्याग से विहीन है।

virakto vişayadveşţā rāgī vişayalolupaḥ | grahamokşavihīnastu na virakto na rāgavān | 16-6|

An individual who is neither ascetic and averse to the senses, or greedy and attached to them is free from acceptance or rejection.



हेयोपादेयता तावत्संसारविटपाङ्कुरः । स्पृहा जीवति यावद् वै निर्विचारदशास्पदम् ॥ १६-७॥

जब तक (-विषयों के) ग्रहण और त्याग की कामना रहती है, तब तक संसार रूपी वृक्ष का अंकुर विद्यमान है, अतः विचारहीन अवस्था का आश्रय लो।

heyopādeyatā tāvatsamsāraviṭapāṅkuraḥ | spṛhā jīvati yāvad vai nirvicāradaśāspadam || 16-7 ||

So long as the desire to accept or reject remains, the sprout of the worldly tree exists. Hence, be in the state of thoughtlessness.



प्रवृत्तौ जायते रागो निर्वृत्तौ द्वेष एव हि । निर्द्वन्द्वो बालवद् धीमान् एवमेव व्यवस्थितः ॥ १६-८॥

प्रवृत्ति से आसक्ति और निवृत्ति से द्वेष उत्पन्न होता है, अतः बुद्धिमान, बालक के समान निर्द्वंद्व होकर स्थित रहे।

pravṛttau jāyate rāgo nirvṛttau dveṣa eva hi | nirdvandvo bālavad dhīmān evameva vyavasthitaḥ | 16-8 |

Desire springs from indulgence, and aversion from abstention. The wise person, being childlike, is free from the pairs of opposites and is stabilised.



हातुमिच्छति संसारं रागी दुःखजिहासया । वीतरागो हि निर्दुःखस्तस्मिन्नपि न खिद्यति ॥ १६-९॥

विषय में आसक्त पुरुष दुःख से बचने के लिए संसार का त्याग करना चाहता है, पर वह विरक्त ही सुखी है, जो उन दुखों में भी खेद नहीं करता है।

hātumicchati saṃsāraṃ rāgī duḥkhajihāsayā | vītarāgo hi nirduḥkhastasminnapi na khidyati || 16-9||

To avoid pain the passionate person wants to renounce this world, but the dispassionate feels no distress even in pain and lives in a state of bliss.



यस्याभिमानो मोक्षेऽपि देहेऽपि ममता तथा । न च ज्ञानी न वा योगी केवलं दुःखभागसौ ॥ १६-१०॥

जो मोक्ष भी चाहता है, और इस शरीर में आसक्ति भी रखता है, वह न ज्ञानी है और न योगी, बल्कि केवल दुःख को प्राप्त करने वाला है।

yasyābhimāno mokṣe'pi dehe'pi mamatā tathā | na ca jñānī na vā yogī kevalam duḥkhabhāgasau || 16-10 ||

One who
desires salvation and
has attachment
with the body,
is neither enlightened
nor a yogi but
just a grief-stricken person.

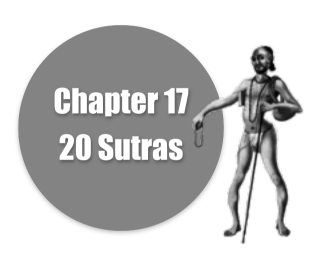


हरो यद्युपदेष्टा ते हरिः कमलजोऽपि वा । तथापि न तव स्वाथ्यं सर्वविस्मरणाहते ॥ १६-११॥

यदि तुम्हारे उपदेशक साक्षात् शिव, विष्णु या ब्रह्मा भी हों, तो भी सब कुछ विस्मरण किये बिना तुम आत्म स्वरुप को प्राप्त नहीं होगे।

haro yadyupadestā te hariḥ kamalajo'pi vā | tathāpi na tava svāthyam sarvavismaranādrte | 16-11 |

Even if
Shiva,
Vishnu or
Brahma
were your guides,
you cannot stabilise within,
until you have forgotten everything.



# निरपेक्ष एकांत

# **Absolute Solitude of Self**

Sage Ashtavakra describes the exalted and indescribable bliss of being in the self.



### अष्टावक्र उवाच ॥

तेन ज्ञानफलं प्राप्तं योगाभ्यासफलं तथा । तृप्तः स्वच्छेन्द्रियो नित्यं एकाकी रमते तु यः ॥ १७-१॥

## अष्टावक्र कहते हैं -

जो सदा संतुष्ट, शुद्ध इन्द्रियों वाले और एकांत में रमने वाले हैं, उन्होंने ज्ञान और योग का फल प्राप्त कर लिया है।

### astāvakra uvāca ||

tena jñānaphalam prāptam yogābhyāsaphalam tathā | tṛptaḥ svacchendriyo nityam ekākī ramate tu yaḥ || 17-1 ||

### Sage Ashtavakra says:

Those who are always content, having pure senses and enjoy solitude, have attained the ultimate enlightenment and assimilation in the Almighty.



न कदाचिज्जगत्यस्मिन् तत्त्वज्ञो हन्त खिद्यति । यत एकेन तेनेदं पूर्णं ब्रह्माण्डमण्डलम् ॥ १७-२॥

तत्त्व(-ब्रह्म) को जानने वाला कभी भी किसी बात से इस संसार में दुखी नहीं होता, क्योंकि उस एक ब्रह्म से ही यह सम्पूर्ण विश्व पूर्णतः व्याप्त है।

na kadācijjagatyasmin tattvajño hanta khidyati | yata ekena tenedam pūrņam brahmāndamandalam | 17-2 |

One who knows the Brahm is not pained by anything, since this whole universe is pervaded by Brahm.



न जातु विषयाः केऽपि स्वारामं हर्षयन्त्यमी । सल्लकीपल्लवप्रीतमिवेभं निम्बपल्लवाः ॥ १७-३॥

अपनी आत्मा में रमण करने वाला किसी विषय को प्राप्त करके उसी प्रकार हर्षित नहीं होता जैसे कि, सलाई के पत्तों से प्रेम करने वाला हाथी नीम के पत्तों को पाकर हर्ष नहीं करता है।

na jātu viṣayāḥ ke'pi svārāmaṃ harṣayantyamī | sallakīpallavaprītamivebhaṃ nimbapallavāḥ || 17-3 ||

One stabilised in the soul, does not feel pleasure by attaining any sensuality, just like the elephant, who loves Salai leaves and does not become happy with Neem leaves (bitter taste).



यस्तु भोगेषु भुक्तेषु न भवत्यधिवासितः । अभुक्तेषु निराकाङ्क्षी तदृशो भवदुर्लभः ॥ १७-४॥

जिसकी प्राप्त हो चुके भोगों में आसक्ति नहीं है, और न प्राप्त हुए भोगों की इच्छा नहीं है, ऐसा व्यक्ति इस संसार में दुर्लभ है।

yastu bhogeşu bhukteşu na bhavatyadhivāsitaḥ | abhukteşu nirākāṅkṣī tadṛśo bhavadurlabhaḥ || 17-4 ||

One with no attachments to attained pleasures and no desire for the unattained, is rare in this universe.



बुभुक्षुरिह संसारे मुमुक्षुरिप दृश्यते । भोगमोक्षनिराकाङ्क्षी विरलो हि महाशयः ॥ १७-५॥

इस संसार में सांसारिक भोगों की इच्छा वाले भी देखे जाते हैं, और मोक्ष की इच्छा वाले भी; पर इन दोनों इच्छाओं से रहित महापुरुष का मिलना दुर्लभ है।

bubhukşuriha samsāre mumukşurapi dṛśyate | bhogamokşanirākāṅkṣī viralo hi mahāśayaḥ | 17-5 |

In this world both types are found, those with desire for pleasures as well as those wanting salvation. However, the great person, without desire for any one of them, is rare to find.



धर्मार्थकाममोक्षेषु जीविते मरणे तथा । कस्याप्युदारचित्तस्य हेयोपादेयता न हि ॥ १७-६॥

धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष, जीवन और मृत्यु में उपयोगिता और अनुपयोगिता की समता किसी महात्मा में ही होती है।

dharmārthakāmamokṣeṣu jīvite maraṇe tathā | kasyāpyudāracittasya heyopādeyatā na hi | 17-6 |

Equanimity in utility and futility in righteousness, wealth, lust, salvation, life and death exists only in some great souls.



वाञ्छा न विश्वविलये न द्वेषस्तस्य च स्थितौ । यथा जीविकया तस्माद् धन्य आस्ते यथा सुखम् ॥ १७-७॥

न विश्व के लीन होने की इच्छा और न ही इसकी स्थिति से द्वेष, जैसे जीवन है (-वे महात्मा) उसी में आनंदित और कृतकृत्य रहते हैं।

vāñchā na viśvavilaye na dveṣastasya ca sthitau | yathā jīvikayā tasmād dhanya āste yathā sukham | 17-7||

Great souls are content and blissful with life in its usual form. They have no desire to coexist in the world or for its elimination.



कृतार्थोऽनेन ज्ञानेनेत्येवं गलितधीः कृती । पश्यन् शृण्वन् स्पृशन् जिघ्नन्न् अश्नन्नास्ते यथा सुखम् ॥ १७-८॥

इस ज्ञान से कृतार्थ होकर बुद्धि को अन्तर्हित(-विलीन) करके देखते हुए, सुनते हुए, स्पर्श करते हुए, सूंघते हुए और खाते हुए सुखपूर्वक रहते हैं।

kṛtārtho'nena jñānenetyevam galitadhīḥ kṛtī | paśyan śṛṇvan spṛśan jighrann aśnannāste yathā sukham | 17-8 |

Blessed by enlightenment and ignoring self-intelligence, they live blissfully, while continuing to see, hear, touch, smell and eat.



शून्या दृष्टिर्वृथा चेष्टा विकलानीन्द्रियाणि च । न स्पृहा न विरक्तिर्वा क्षीणसंसारसागरे ॥ १७-९॥

दृष्टि को शून्य और अस्थिर इन्द्रियों की चेष्टा को नष्ट करके, इस अशक्त संसार रूपी सागर से न तो आसक्ति रखते हैं और न ही विरक्ति।

śūnyā dṛṣṭirvṛthā ceṣṭā vikalānīndriyāṇi ca | na spṛhā na viraktirvā kṣīṇasaṃsārasāgare || 17-9||

They keep their eyes focused on infinity, eliminating the imbalance of unstable senses.
They are neither attracted nor repelled by this weak ocean like world.



न जागर्ति न निद्राति नोन्मीलित न मीलित । अहो परदशा क्वापि वर्तते मुक्तचेतसः ॥ १७-१०॥

न जगता ही है और न सोता ही है, न ही आँखें खोलता या बंद करता है, अहा! उस परम अवस्था में कोई मुक्त चेतना वाला विरला ही रहता है।

na jāgarti na nidrāti nonmīlati na mīlati | aho paradaśā kvāpi vartate muktacetasaḥ || 17-10 ||

One is neither asleep nor awaken, neither opens the eyes nor closes them, in the ultimate state - Parmanand, rarely attained by the freely conscious ones.



सर्वत्र दृश्यते स्वस्थः सर्वत्र विमलाशयः । समस्तवासना मुक्तो मुक्तः सर्वत्र राजते ॥ १७-११॥

सदा स्वयं में स्थित, सर्वत्र स्वच्छ प्रयोजन वाला, समस्त वासनाओं से मुक्त पुरुष सर्वत्र सुशोभित होता है।

sarvatra dṛśyate svasthaḥ sarvatra vimalāśayaḥ | samastavāsanā mukto muktaḥ sarvatra rājate || 17-11 ||

The liberated, who is always stabilised in himself, with clear intentions, free from all sensualities is respected everywhere.



पश्यन् शृण्वन् स्पृशन् जिघ्नन् अश्नन् गृण्हन् वदन् व्रजन् । ईहितानीहितैर्मुक्तो मुक्त एव महाशयः ॥ १७-१२॥

देखते हुए, सुनते हुए, स्पर्श करते हुए, सूंघते हुए, खाते हुए, लेते हुए, बोलते हुए, चलते हुए, इच्छा करते हुए और इच्छा न करते हुए, ऐसा महात्मा मुक्त ही है(-वस्तुतः वह कुछ नहीं करता)।

paśyan śṛṇvan spṛśan jighrann aśnan gṛṇhan vadan vrajan | īhitānīhitairmukto mukta eva mahāśayaḥ || 17-12 ||

The great soul who is not seeing, hearing, touching, smelling, eating, accepting, speaking, walking, desiring, not desiring, in fact who does nothing, is liberated.



न निन्दति न च स्तौति न हृष्यति न कुप्यति । न ददाति न गृण्हाति मुक्तः सर्वत्र नीरसः ॥ १७-१३॥

न निंदा करता है और न प्रशंसा करता है, न लेता है, न देता है, इन सबमें अनासक्त वह सब प्रकार से मुक्त है।

na nindati na ca stauti na hṛṣyati na kupyati | na dadāti na gṛṇhāti muktaḥ sarvatra nīrasaḥ | 17-13 |

One who does not criticise or praise, neither gives nor takes and is indifferent towards all these, is truly liberated.



सानुरागां स्त्रियं दृष्ट्वा मृत्युं वा समुपस्थितम् । अविह्वलमनाः स्वस्थो मुक्त एव महाशयः ॥ १७-१४॥

अनुराग-युक्त स्त्रियों को देख कर अथवा मृत्यु को उपस्थित देख कर विचलित न होने वाला, स्वयं में स्थित वह महात्मा मुक्त ही है।

sānurāgām striyam dṛṣṭvā mṛtyum vā samupasthitam | avihvalamanāḥ svastho mukta eva mahāśayaḥ || 17-14||

One who is unperturbed by seeing passionate women or in presence of death and remains stabilised in himself is a liberated Mahatma.



सुखे दुःखे नरे नार्यां सम्पत्सु च विपत्सु च । विशेषो नैव धीरस्य सर्वत्र समदर्शिनः ॥ १७-१५॥

धीर पुरुष सुख में, दुःख में, पुरुष में, नारी में, संपत्ति में और विपत्ति में अंतर न देखता हुआ, सर्वत्र समदर्शी होता है।

sukhe duḥkhe nare nāryām sampatsu ca vipatsu ca | viśeṣo naiva dhīrasya sarvatra samadarśinaḥ || 17-15 ||

For a patient person pleasure and pain, men and women, success and failure are alike without differentiation.



न हिंसा नैव कारुण्यं नौद्धत्यं न च दीनता । नाश्चर्यं नैव च क्षोभः क्षीणसंसरणे नरे ॥ १७-१६॥

क्षीण संसार वाले पुरुष में न हिंसा और न करुणा, न गर्व और न दीनता, न आश्चर्य और न क्षोभ ही होते हैं।

na hiṃsā naiva kāruṇyaṃ nauddhatyaṃ na ca dīnatā | nāścaryam naiva ca ksobhaḥ ksīnasamsarane nare | 17-16 |

One detached from this world does not possess violence, compassion, pride, humility, surprise and agitation.



न मुक्तो विषयद्वेष्टा न वा विषयलोलुपः । असंसक्तमना नित्यं प्राप्ताप्राप्तमुपाश्नुते ॥ १७-१७॥

मुक्त पुरुष न तो विषयों से द्वेष करता है और न आसक्ति ही, (-अतः) उनकी प्राप्ति और अप्राप्ति में सदा समान मन वाला रहता है।

na mukto vişayadveşţā na vā vişayalolupaḥ | asaṃsaktamanā nityaṃ prāptāprāptamupāśnute || 17-17||

One who is liberated finds no attraction or repulsion towards sensualities, having attained equanimity in their achievement or non-achievement.



समाधानसमाधानहिताहितविकल्पनाः । शून्यचित्तो न जानाति कैवल्यमिव संस्थितः ॥ १७-१८॥

संदेह और समाधान एवं हित और अहित की कल्पना से परे, शून्य चित्त वाला पुरुष कैवल्य में ही स्थित रहता है।

samādhānasamādhānahitāhitavikalpanāḥ | śūnyacitto na jānāti kaivalyamiva saṃsthitaḥ || 17-18||

One with still mental state, stabilises in Kaivalya (oneness), insulated from the imaginations of doubts and solutions, welfare or enmity to anyone.



निर्ममो निरहङ्कारो न किञ्चिदिति निश्चितः । अन्तर्गलितसर्वाशः कुर्वन्नपि करोति न ॥ १७-१९॥

ममता रहित, अहंकार रहित और दृश्य जगत के अस्तित्व रहित होने के निश्चय वाला, सभी इच्छाओं से रहित, करता हुआ भी कुछ नहीं करता।

nirmamo nirahankāro na kiñciditi niścitah | antargalitasarvāśah kurvannapi karoti na || 17-19 ||

One who is free from affections and all desires, who has determined that the visible unreal world is non-existent has done nothing even after having done it.

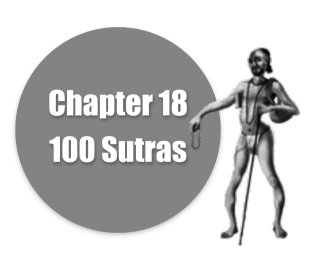


मनःप्रकाशसंमोहस्वप्नजाड्यविवर्जितः । दशां कामपि सम्प्राप्तो भवेद् गलितमानसः ॥ १७-२०॥

कोई भी मन की मोह, स्वप्न और जड़ता से रहित, प्रकाशित अवस्था को प्राप्त कर मन की इच्छाओं से रहित हो जाये।

manaḥprakāśasaṃmohasvapnajāḍyavivarjitaḥ | daśām kāmapi samprāpto bhaved galitamānasaḥ || 17-20 ||

Stabilise
by being free from allurements of the mind-heart,
dreams,
inertia and
be enlightened,
free from desires.



# जीवन मुक्ति

## **Liberation**

Sage Ashtavakra
extrapolates on
pure non-duality.
The bond-free natural
state of a jnani and
ritualistic state of a sadhak.



## अष्टावक्र उवाच ॥

यस्य बोधोदये तावत्स्वप्नवद् भवति भ्रमः । तस्मै सुखैकरूपाय नमः शान्ताय तेजसे ॥ १८-१॥

## अष्टावक्र कहते हैं -

जिसका बोध-ज्ञान उदय होने पर-जागने पर; स्वप्न के समान भ्रम की निवृत्ति हो जाती है, उस एक सुख स्वरूप शांत प्रकाश परमात्मा को नमस्कार है।

## astāvakra uvāca ||

yasya bodhodaye tāvatsvapnavad bhavati bhramaḥ | tasmai sukhaikarūpāya namaḥ śāntāya tejase || 18-1 ||

## Sage Ashtavakra says:

The awareness and realisation of whom removes all dreamlike illusions on being awake and enlightened - to that one peace, bliss and aura Almighty, my salutations.



अर्जयित्वाखिलान् अर्थान् भोगानाप्नोति पुष्कलान् । न हि सर्वपरित्यागमन्तरेण सुखी भवेत् ॥ १८-२॥

जगत के सभी पदार्थों को प्राप्त करके कोई बहुत से भोग प्राप्त कर सकता है पर उन सबका आतंरिक त्याग किये बिना सुखी नहीं हो सकता।

arjayitvākhilān arthān bhogānāpnoti puṣkalān | na hi sarvaparityāgamantareṇa sukhī bhavet | 18-2 |

One accumulates various forms of worldly wealth to enjoy but finds happiness only after renouncing them.



कर्तव्यदुःखमार्तण्डज्वालादग्धान्तरात्मनः । कुतः प्रशमपीयूषधारासारमृते सुखम् ॥ १८-३॥

जिसका मन यह कर्तव्य है और यह अकर्तव्य आदि द्वंदों-दुखों की तीव्र ज्वाला-अग्नि से झुलस रहा हो, उसे कर्म के त्याग रूपी शांति, की अमृत-धारा का सेवन किये बिना, सुख की प्राप्ति-अनुभूति कैसे हो सकती है?

kartavyaduḥkhamārtaṇḍajvālādagdhāntarātmanaḥ | kutaḥ praśamapīyūṣadhārāsāramṛte sukham | 18-3 |

For those indecisive about actions and motives, whose mind burns with the intense flame of pain-sorrow-grief, how can one attain and experience bliss without drinking the elixir of peace?



भवोऽयं भावनामात्रो न किञ्चित् परमर्थतः । नास्त्यभावः स्वभावानां भावाभावविभाविनाम् ॥ १८-४॥

यह संसार केवल एक भावना-आभासी-कल्पना मात्र है, वस्तुत: असल में (परमार्थतः) कुछ भी नहीं है। भाव और अभाव के रूप में स्वभावतः स्थित, पदार्थीं का कभी अभाव नहीं हो सकता।

bhavo'yam bhāvanāmātro na kiñcit paramarthatah | nāstyabhāvah svabhāvānām bhāvābhāvavibhāvinām | 18-4 |

This world is virtual and imaginary. In reality it does not exist. There can be no dearth of virtually non-existent substances.



न दूरं न च सङ्कोचाल्लब्धमेवात्मनः पदम् । निर्विकल्पं निरायासं निर्विकारं निरञ्जनम् ॥ १८-५॥

आत्मा न तो दूर है और न पास, वह तो प्राप्त ही है, तुम स्वयं ही हो उसमें न विकल्प है, न प्रयत्न, न विकार और न मल ही।

na dūram na ca sankocāllabdhamevātmanah padam | nirvikalpam nirāyāsam nirvikāram nirañjanam || 18-5 ||

Your own self is neither far nor near, it exists indistinguishable from you. It is unimaginable, effortless, unchanging and spotless.



व्यामोहमात्रविरतौ स्वरूपादानमात्रतः । वीतशोका विराजन्ते निरावरणदृष्टयः ॥ १८-६॥

अज्ञान मात्र की निवृत्ति और सत्य स्वरुप का ज्ञान होते ही, दृष्टि का आवरण भंग हो जाता है-पर्दा हट जाता है और तत्व को जानने वाला शोक से रहित होकर शोभायमान हो जाता है-विचरण करता है।

vyāmohamātraviratau svarūpādānamātrataḥ | vītaśokā virājante nirāvaraṇadṛṣṭayaḥ || 18-6||

By the simple elimination of ignorance and the recognition of true nature, vision gets unclouded and clear and one stabilises in inner self, living blissfully and free from sorrow.



समस्तं कल्पनामात्रमात्मा मुक्तः सनातनः । इति विज्ञाय धीरो हि किमभ्यस्यति बालवत् ॥ १८-७॥

सब कुछ कल्पना मात्र है और आत्मा नित्य मुक्त है, धीर पुरुष द्वारा इस तथ्य को जान कर-समझ कर बालक के समान व्यवहार-अभ्यास नहीं करना चाहिये।

samastam kalpanāmātramātmā muktah sanātanah | iti vijnāya dhīro hi kimabhyasyati bālavat || 18-7 ||

Everything in this universe is just imagination and the soul is eternally free. The wise one having understood this should not behave like a child.



आत्मा ब्रह्मेति निश्चित्य भावाभावौ च कल्पितौ । निष्कामः किं विजानाति किं ब्रूते च करोति किम् ॥ १८-८॥

आत्मा ही ब्रह्म है और भाव-अभाव कल्पित हैं - ऐसा निश्चय हो जाने पर निष्काम ज्ञानी फिर क्या जाने, क्या कहे और क्या करे।

ātmā brahmeti niścitya bhāvābhāvau ca kalpitau | niṣkāmaḥ kiṃ vijānāti kiṃ brūte ca karoti kim || 18-8 ||

Knowing himself to be God and being and non-being just imagination, what should the man free from desire learn, say or do?



अयं सोऽहमयं नाहं इति क्षीणा विकल्पना । सर्वमात्मेति निश्चित्य तूष्णीम्भूतस्य योगिनः ॥ १८-९॥

योगी-पुरुष यह समझ-विचार-निश्चय कर कि जीवात्मा और परमात्मा एक हैं, सब कुछ करने वाला भगवान ही है, जीवमुक्त हो जाता है।

ayam so'hamayam nāham iti kṣīṇā vikalpanā | sarvamātmeti niścitya tūṣṇīmbhūtasya yoginaḥ | 18-9 |

Considerations like
'I am this' or 'I am not this'
are finished for the
yogi who has gone silent
realising
'Everything is myself'.



न विक्षेपो न चैकाग्र्यं नातिबोधो न मूढता । न सुखं न च वा दुःखं उपशान्तस्य योगिनः ॥ १८-१०॥

अपने स्वरुप में स्थित होकर शांत हुए तत्त्व ज्ञानी के लिए, जिसका मन संकल्प-विकल्प रहित हो गया है, न विक्षेप है और न एकाग्रता, न ज्ञान है और न अज्ञान, न अतिबोध-न मूर्खता, न सुख-न दुःख।वह शांत योगी है।

na vikṣepo na caikāgryam nātibodho na mūḍhatā | na sukham na ca vā duḥkham upaśāntasya yoginaḥ || 18-10 ||

The Yogi
who has stabilised
in himself
becomes quiet,
mentally free from
intentions and choices.
There is no distraction or focus,
no knowledge or ignorance,
no understanding or idiocy,
no pleasure and no pain.



स्वाराज्ये भैक्षवृत्तौ च लाभालाभे जने वने । निर्विकल्पस्वभावस्य न विशेषोऽस्ति योगिनः ॥ १८-११॥

जो योगी स्वभाव से ही विकल्प रहित है, उसके लिए अपने राज्य में या भिक्षा में, लाभ-हानि में, भीड़ में या सूने-निर्जन जंगल में कोई अंतर नहीं है।

svārājye bhaikṣavṛttau ca lābhālābhe jane vane | nirvikalpasvabhāvasya na viśeṣo'sti yoginaḥ || 18-11 ||

The Yogi who is free from distinctions, makes no difference between empire or beggary, gain or loss, crowded society or lonely forest.



क्च धर्मः क्च च वा कामः क्च चार्थः क्च विवेकिता । इदं कृतमिदं नेति द्वन्द्वैर्मुक्तस्य योगिनः ॥ १८-१२॥

यह कर लिया और यह कार्य शेष है, इन द्वंद्वों से जो मुक्त है, उसके लिए धर्म कहाँ, कर्म कहाँ, अर्थ कहाँ और विवेक कहाँ।

kva dharmaḥ kva ca vā kāmaḥ kva cārthaḥ kva vivekitā | idaṃ kṛtamidaṃ neti dvandvairmuktasya yoginaḥ | 18-12 |

The Yogi who is free from the conflicts of done or yet-to-be-done deeds, there is no righteousness, wealth, sensuality or discrimination.



कृत्यं किमपि नैवास्ति न कापि हृदि रञ्जना । यथा जीवनमेवेह जीवन्मुक्तस्य योगिनः ॥ १८-१३॥

जीवन्मुक्त योगी का न तो कुछ कर्तव्य-दायित्व है और न ही उसके हृदय में कोई अनुराग है। जैसे भी जीवन बीत जाये, वैसे ही उसकी स्थिति है।

kṛtyam kimapi naivāsti na kāpi hṛdi rañjanā | yathā jīvanameveha jīvanmuktasya yoginaḥ | 18-13 |

For the liberated Yogi, nothing is left to be done. There is no responsibility, no attachment. He just lives life effortlessly as it unfolds.



क्च मोहः क्च च वा विश्वं क्च तद् ध्यानं क्च मुक्तता । सर्वसङ्कल्पसीमायां विश्रान्तस्य महात्मनः ॥ १८-१४॥

जो महात्मा सभी संकल्पों की सीमा पर विश्राम कर रहा है, उसके लिए मोह कहाँ, संसार कहाँ, ध्यान कहाँ और मुक्ति भी कहाँ?

kva mohah kva ca vā viśvam kva tad dhyānam kva muktatā | sarvasahkalpasīmāyām viśrāntasya mahātmanah || 18-14 ||

Where is the world, meditation, or even liberation for the Mahatma resting at the limits of all intentions and affirmations.



येन विश्वमिदं दृष्टं स नास्तीति करोतु वै । निर्वासनः किं कुरुते पश्यन्नपि न पश्यति ॥ १८-१५॥

जिसने इस संसार को वास्तव में देखा-समझा हो, वह कह सकता है कि यह वास्तव में असत्य है। जो कामना रहित है, वह तो इसको देखते हुए भी नहीं देखता।

yena viśvamidam drstam sa nāstīti karotu vai | nirvāsanah kim kurute paśyannapi na paśyati | 18-15 |

One who interacted with this world may declare that it does not exist in reality. The one free of desires, does not see the world even on seeing it.



येन दृष्टं परं ब्रह्म सोऽहं ब्रह्मेति चिन्तयेत् । किं चिन्तयित निश्चिन्तो द्वितीयं यो न पश्यति ॥ १८-१६॥

जिसने अपने से भिन्न परब्रह्म को देखा हो, वह चिंतन किया करे कि वह ब्रह्म मैं हूँ पर जिसे कुछ दूसरा दिखाई नहीं देता, वह निश्चिन्त क्या विचार करे।

yena dṛṣṭaṃ paraṃ brahma so'haṃ brahmeti cintayet | kiṃ cintayati niścinto dvitīyaṃ yo na paśyati || 18-16 ||

One who has seen the Supreme Brahma may think 'I am that Brahma', but what is he to think who is without thought, and who sees no duality.



दृष्टो येनात्मविक्षेपो निरोधं कुरुते त्वसौ । उदारस्तु न विक्षिप्तः साध्याभावात्करोति किम् ॥ १८-१७॥

जिसने अपने स्वरुप में कभी कोई विक्षेप देखा हो तो वह उसको रोके। तत्त्व को जानने वाले का विक्षेप कभी होता ही नहीं है, किसी साध्य के बिना वह क्या करे।

dṛṣṭo yenātmavikṣepo nirodham kurute tvasau | udārastu na vikṣiptaḥ sādhyābhāvātkaroti kim || 18-17 ||

One who discovers inner distraction must put an end to it. The enlightened is not distracted, when there is nothing to achieve.



धीरो लोकविपर्यस्तो वर्तमानोऽपि लोकवत् । न समाधिं न विक्षेपं न लोपं स्वस्य पश्यति ॥ १८-१८॥

जिसने अपने विक्षेपों को देखा है वही चित्त के विक्षेपों को दूर करने के लिये चित्त के निरोध की चिंता करता है, विक्षेप विहीन व्यक्ति नहीं।

dhīro lokaviparyasto vartamāno'pi lokavat | na samādhim na vikṣepam na lopam svasya paśyati | 18-18 |

The wise person, unlike the worldly, does not see inner stillness, distraction or fault in himself, even when living like a worldly man.



भावाभावविहीनो यस्तृप्तो निर्वासनो बुधः । नैव किञ्चित्कृतं तेन लोकदृष्ट्या विकुर्वता ॥ १८-१९॥

तत्वज्ञ भाव और अभाव से रहित, तृप्त और कामना रहित होता है। लौकिक दृष्टि से कुछ उल्टा-सीधा करते हुए भी वह कुछ भी नहीं करता।

bhāvābhāvavihīno yastrpto nirvāsano budhah | naiva kiñcitkṛtam tena lokadṛṣṭyā vikurvatā | 18-19 |

An individual, having observed internal controversies will worry about eliminating them, otherwise there is nothing to control.



प्रवृत्तौ वा निवृत्तौ वा नैव धीरस्य दुर्ग्रहः । यदा यत्कर्तुमायाति तत्कृत्वा तिष्ठतः सुखम् ॥ १८-२०॥

जो विद्वान स्तुति अथवा निंदा से रहित आत्मानंद से तृप्त है वह लौकिक दृष्टि से कर्ता होने पर भी अकर्ता ही है।

pravṛttau vā nivṛttau vā naiva dhīrasya durgrahaḥ | yadā yatkartumāyāti tatkṛtvā tiṣṭhataḥ sukham || 18-20 ||

The wise person who lives contentedly without regard to praise or criticism, is a non-doer, though visibly he is a doer.



निर्वासनो निरालम्बः स्वच्छन्दो मुक्तबन्धनः । क्षिप्तः संस्कारवातेन चेष्टते शुष्कपर्णवत् ॥ १८-२१॥

ज्ञानी कामना, आश्रय और परतंत्रता आदि के बंधनों से सर्वथा मुक्त होता है। प्रारब्ध रूपी वायु के वेग से उसका शरीर उसी प्रकार गतिशील रहता है जैसे वायु के वेग से सूखा पत्ता।

nirvāsano nirālambaḥ svacchando muktabandhanaḥ | kṣiptaḥ saṃskāravātena ceṣṭate śuṣkaparṇavat || 18-21 ||

The wise individual is fully free from desires, self-reliant and without subordination. His body functions like a dead leaf blown about by the winds of causality.



असंसारस्य तु क्वापि न हर्षो न विषादता । स शीतलमना नित्यं विदेह इव राजये ॥ १८-२२॥

जो ज्ञानी-संसार से मुक्त है व्यक्ति है वह न कभी हर्ष और विषाद से मुक्त है। उसका मन-ह्रदय-चित्त शान्त है और वह विदेह के समान सुशोभित होता है।

asaṃsārasya tu kvāpi na harṣo na viṣādatā | sa śītalamanā nityaṃ videha iva rājaye | 18-22 |

There is neither joy nor sorrow for one who has relinquished this world. His mind-heart are always at peace and he lives gracefully as if without a body.



कुत्रापि न जिहासास्ति नाशो वापि न कुत्रचित् । आत्मारामस्य धीरस्य शीतलाच्छतरात्मनः ॥ १८-२३॥

जिसका अंतर्मन शीतल और स्वच्छ है, जो आत्मा में ही रमण करता है, उस ज्ञानी-विदेह-धीर पुरुष की न तो किसी त्याग की इच्छा होती है और न कुछ पाने की आशा।

kutrāpi na jihāsāsti nāśo vāpi na kutracit | ātmārāmasya dhīrasya śītalācchatarātmanaḥ | 18-23 |

One whose inner-self is calm and quiet interacts with his soul.
Such a wise,
without body and passionless person
has no desires for renunciation or acquisitions.



प्रकृत्या शून्यचित्तस्य कुर्वतोऽस्य यदृच्छया । प्राकृतस्येव धीरस्य न मानो नावमानता ॥ १८-२४॥

ऐसा धीर व्यक्ति जो असंसारी है, मान-अपमान, मोह-शोक जैसी भावनाओं से ऊपर उठ जाता है और उनकी परवाह नहीं करता।

prakṛtyā śūnyacittasya kurvato'sya yadṛcchayā | prākṛtasyeva dhīrasya na māno nāvamānatā || 18-24 ||

The passionless individual with a naturally thoughtless mind, works with no regard to pride or insult.



कृतं देहेन कर्मेदं न मया शुद्धरूपिणा । इति चिन्तानुरोधी यः कुर्वन्नपि करोति न ॥ १८-२५॥

यह कर्म शरीर ने किया है, मैंने नहीं, मैं तो शुद्ध स्वरुप हूँ-शुद्ध रूप आत्मा ने कुछ नहीं किया। इस प्रकार जिसने निश्चय कर लिया है, वह ज्ञानी कर्म करता हुआ भी नहीं करता।

kṛtaṃ dehena karmedaṃ na mayā śuddharūpiṇā | iti cintānurodhī yaḥ kurvannapi karoti na | 18-25 |

This action
was accomplished
by the body
but not by me.
The pure-natured person
thinking like this,
is not really acting
even when perceived
as acting.



अतद्वादीव कुरुते न भवेदिष बालिशः । जीवन्मुक्तः सुखी श्रीमान् संसरन्निष शोभते ॥ १८-२६॥

जीवन्मुक्त-ज्ञानी प्रारब्धवश कार्य करता है और शान्त चित्त से प्रसन्नता पूर्वक सांसारिक दायित्व का निर्वाह करता हुआ शोभायमान होता है।

atadvādīva kurute na bhavedapi bāliśaḥ | jīvanmuktaḥ sukhī śrīmān saṃsarannapi śobhate | 18-26 |

The liberated individual acts by virtue of destiny, in peace and bliss without knowing why while fulfilling worldly responsibilities.



नानाविचारसुश्रान्तो धीरो विश्रान्तिमागतः । न कल्पते न जाति न शृणोति न पश्यति ॥ १८-२७॥

जो धीर पुरुष अनेक विचारों से थककर अपने स्वरूप में विश्राम पा चुका है, वह न कल्पना करता है, न जानता है, न सुनता है और न देखता ही है।

nānāvicārasuśrānto dhīro viśrāntimāgataḥ | na kalpate na jāti na śṛṇoti na paśyati | 18-27 |

The liberated individual is beyond thoughts resting in his self. He neither imagines, nor knows, nor hears, nor sees.



असमाधेरविक्षेपान् न मुमुक्षुर्न चेतरः । निश्चित्य कल्पितं पश्यन् ब्रह्मैवास्ते महाशयः ॥ १८-२८॥

ऐसा ज्ञानी समाधि में आग्रह न होने के कारण मुमुक्षु नहीं और विक्षेप न होने के कारण विषयी नहीं है। मेरे अतिरिक्त जो कुछ भी दिख रहा है वह सब कल्पित ही है - ऐसा निश्चय करके सबको देखता हुआ वह ब्रह्म ही है|

asamādheravikṣepān na mumukṣurna cetaraḥ | niścitya kalpitaṃ paśyan brahmaivāste mahāśayaḥ | 18-28 |

He who is beyond mental stillness and distraction, does not desire liberation or anything else.
He is aware that the world is merely an illusion, that great soul lives as Divine here and now.



यस्यान्तः स्यादहङ्कारो न करोति करोति सः । निरहङ्कारधीरेण न किञ्चिदकृतं कृतम् ॥ १८-२९॥

जिसके अन्तः करण में अहंकार विद्यमान है वह देखने में कर्म न करे तो भी करता है। पर जो धीर पुरुष निरहंकार है, वह सब कुछ करते हुए भी कर्म नहीं करता।

yasyāntaḥ syādahaṅkāro na karoti karoti saḥ | nirahaṅkāradhīreṇa na kiñcidakṛtaṃ kṛtam || 18-29 ||

He who feels responsibility within, acts even when not acting, but there is no sense of done or undone for the wise man who is free from the sense of responsibility.



नोद्विग्नं न च सन्तुष्टमकर्तृ स्पन्दवर्जितम् । निराशं गतसन्देहं चित्तं मुक्तस्य राजते ॥ १८-३०॥

मुक्त पुरुष के चित्त में न उद्वेग है, न संतोष और न कर्तृत्व का अभिमान ही है उसके चित्त में न आशा है, न संदेह ऐसा चित्त ही सुशोभित होता है।

nodvignam na ca santuṣṭamakartṛ spandavarjitam | nirāśam gatasandeham cittam muktasya rājate | 18-30 |

The mind of the liberated individual is neither upset nor satisfied nor impacted by any sense of duty. His inner self is illuminated, without desire, and free from doubt.



निर्ध्यातुं चेष्टितुं वापि यच्चित्तं न प्रवर्तते । निर्निमित्तमिदं किन्तु निर्ध्यायेति विचेष्टते ॥ १८-३१॥

ज्ञानी का चित्त संकल्प-विकल्प रूपी चेष्टा में प्रवत्त नहीं होता बल्कि चित्त के शुद्ध और निश्चल होने से अपने स्त्रुप में स्थित हो जाता है।

nirdhyātum ceşţitum vāpi yaccittam na pravartate | nirnimittamidam kintu nirdhyāyeti viceşţate || 18-31 ||

The inner self of the enlightened does not indulge in affirmations or choices. Instead he establishes in himself due to the realisation of piety and stillness.



तत्त्वं यथार्थमाकर्ण्यं मन्दः प्राप्नोति मूढताम् । अथवा याति सङ्कोचममूढः कोऽपि मूढवत् ॥ १८-३२॥

अविवेकी पुरुष यथार्थ तत्त्व का वर्णन सुनकर और अधिक मोह को प्राप्त होता है या संकुचित हो जाता है। कभी-कभी तो कुछ बुद्धिमान भी उसी अविवेकी के समान व्यवहार करने लगते हैं|

tattvam yathārthamākarņya mandah prāpnoti mūḍhatām | athavā yāti saṅkocamamūḍhah ko'pi mūḍhavat || 18-32 ||

The unwise even after knowing the truth are confused on whether they should act or abandon action.

Often even the wise one acts like the unwise.



एकाग्रता निरोधो वा मूढैरभ्यस्यते भृशम् । धीराः कृत्यं न पश्यन्ति सुप्तवत्स्वपदे स्थिताः ॥ १८-३३॥

मूढ़ पुरुष बार-बार एकाग्रता और निरोध का अभ्यास करते हैं। धीर पुरुष सुषुप्त के समान अपने स्वरूप में स्थित रहते हुए कुछ भी कर्तव्य रूप से नहीं करते|

ekāgratā nirodho vā mūḍhairabhyasyate bhṛśam | dhīrāḥ kṛtyaṃ na paśyanti suptavatsvapade sthitāḥ || 18-33 ||

The unwise make a great effort to practice focus and the stopping of thought, while the wise see nothing to be done and remain neutral to the world.



अप्रयत्नात् प्रयत्नाद् वा मूढो नाप्नोति निर्वृतिम् । तत्त्वनिश्चयमात्रेण प्राज्ञो भवति निर्वृतः ॥ १८-३४॥

मूढ़ पुरुष प्रयत्न से या प्रयत्न के त्याग से शांति प्राप्त नहीं करता पर प्रज्ञावान पुरुष तत्त्व के निश्चय मात्र से शांति प्राप्त कर लेता है|

aprayatnāt prayatnād vā mūḍho nāpnoti nirvṛtim | tattvaniścayamātreņa prājño bhavati nirvṛtaḥ || 18-34 ||

The stupid does not attain completion whether he acts or abandons action, while the wise man find peace within simply by knowing the truth.



शुद्धं बुद्धं प्रियं पूर्णं निष्प्रपञ्चं निरामयम् । आत्मानं तं न जानन्ति तत्राभ्यासपरा जनाः ॥ १८-३५॥

आत्माभ्यासी शुद्ध, बुद्ध, प्रिय, पूर्ण, निष्प्रपंच, परम पवित्र और निरामय ब्रह्म-स्वरूप को नहीं जानते|

śuddham buddham priyam pūrnam nisprapancam nirāmayam | ātmānam tam na jānanti tatrābhyāsaparā janāh || 18-35 ||

Those only busy with rituals cannot come to know themselves despite pure awareness, clarity, completeness, beyond multiplicity and faultlessness.



नाप्नोति कर्मणा मोक्षं विमूढोऽभ्यासरूपिणा । धन्यो विज्ञानमात्रेण मुक्तस्तिष्ठत्यविक्रियः ॥ १८-३६॥

अज्ञानी मनुष्य कर्म रूपी अभ्यास से मुक्ति नहीं पा सकता और ज्ञानी कर्म रहित होने पर भी केवल ज्ञान से मुक्ति प्राप्त कर लेता है।

nāpnoti karmaņā mokṣaṃ vimūḍho'bhyāsarūpiṇā | dhanyo vijñānamātreṇa muktastiṣṭhatyavikriyaḥ || 18-36 ||

The stupid does not achieve liberation even through regular practice, but the enlightened one enjoys salvation even without any actions.



मूढो नाप्नोति तद् ब्रह्म यतो भवितुमिच्छति । अनिच्छन्नपि धीरो हि परब्रह्मस्वरूपभाक ॥ १८-३७॥

अज्ञानी को ब्रह्म का साक्षात्कार नहीं हो सकता क्योंकि वह ब्रह्म होना चाहता है। ज्ञानी पुरुष इच्छा न करने पर भी परब्रह्म बोध स्वरूप में रहता है|

mūḍho nāpnoti tad brahma yato bhavitumicchati | anicchannapi dhīro hi parabrahmasvarūpabhāk || 18-37 ||

The unwise does not achieve liberation despite wanting to, but the enlightened one enjoys salvation without even wanting it.



निराधारा ग्रहव्यग्रा मूढाः संसारपोषकाः । एतस्यानर्थमूलस्य मूलच्छेदः कृतो बुधैः ॥ १८-३८॥

अज्ञानी निराधार आग्रहों में पड़कर संसार का पोषण करते रहते हैं। ज्ञानियों ने सभी अनर्थों की जड़ इस संसार की सत्ता का ही पूर्ण नाश कर दिया है|

nirādhārā grahavyagrā mūḍhāḥ saṃsārapoṣakāḥ | etasyānarthamūlasya mūlacchedaḥ kṛto budhaiḥ || 18-38 ||

Even when living without any support and eager for achievement, the stupid are still nourishing samsara, while the wise have cut at the very root of its unhappiness.



न शान्तिं लभते मूढो यतः शमितुमिच्छति । धीरस्तत्त्वं विनिश्चित्य सर्वदा शान्तमानसः ॥ १८-३९॥

अज्ञानी शांति नहीं प्राप्त कर सकता क्योंकि वह शांत होने की इच्छा से ग्रस्त है। ज्ञानी पुरुष तत्त्व का दृढ़ निश्चय करके सदैव शांत चित्त ही रहता है।

na śāntim labhate mūḍho yataḥ śamitumicchati | dhīrastattvam viniścitya sarvadā śāntamānasaḥ || 18-39 ||

The unwise does not find peace because he is desiring it, while the wise discriminating the truth is always at peace.



क्वात्मनो दर्शनं तस्य यद् दृष्टमवलम्बते । धीरास्तं तं न पश्यन्ति पश्यन्त्यात्मानमव्ययम् ॥ १८-४०॥

अज्ञानी को आत्म-साक्षात्कार कैसे हो सकता है जब वह दृश्य पदार्थों के आश्रय को स्वीकार करता है।ज्ञानी पुरुष तो वे हैं जो दृश्य पदार्थों को न देखते हुए अपने अविनाशी स्वरूप में ही लीन रहते हैं।

kvātmano darśanam tasya yad dṛṣṭamavalambate | dhīrāstam tam na paśyanti paśyantyātmānamavyayam | 18-40 |

How can there be self knowledge for the unwise who considers the visible to be true. The wise do not see the perishable substances, but see themselves as unending.



क्व निरोधो विमूढस्य यो निर्बन्धं करोति वै । स्वारामस्यैव धीरस्य सर्वदासावकृत्रिमः ॥ १८-४१॥

जो आग्रह करता है, उस मूर्ख का चित्त निरुद्ध कहाँ है? आत्मा में रमण करने वाले धीर पुरुष का चित्त तो सदैव स्वाभाविक रूप से निरुद्ध ही रहता है|

kva nirodho vimūdhasya yo nirbandham karoti vai | svārāmasyaiva dhīrasya sarvadāsāvakṛtrimah || 18-41 ||

How can there be thoughtlessness for the unwise who is striving for it. Yet it exists naturally for the enlightened one absorbed in the self.



भावस्य भावकः कश्चिन् न किञ्चिद् भावकोपरः । उभयाभावकः कश्चिद् एवमेव निराकुलः ॥ १८-४२॥

कोई पदार्थ की सत्ता की भावना करता है और कोई पदार्थों की असत्ता की। ज्ञानी तो भाव-अभाव दोनों की भावना को छोड़कर निश्चिन्त रहता है|

bhāvasya bhāvakaḥ kaścin na kiñcid bhāvakoparaḥ | ubhayābhāvakaḥ kaścid evameva nirākulaḥ || 18-42 ||

Some recognise
the existence
of the world and
some its non-existence.
The enlightened
rejects the
consideration of both and is
thereby free from distraction.



शुद्धमद्वयमात्मानं भावयन्ति कुबुद्धयः । न तु जानन्ति संमोहाद्यावज्जीवमनिर्वृताः ॥ १८-४३॥

बुद्धिहीन पुरुष अज्ञानवश अपने शुद्ध, अद्वितीय स्वरूप का ज्ञान तो प्राप्त करते नहीं पर केवल भावना करते हैं, उन्हें जीवन पर्यन्त शांति नहीं मिलती|

śuddhamadvayamātmānam bhāvayanti kubuddhayah | na tu jānanti sammohādyāvajjīvamanirvṛtāḥ | 18-43 |

The unwise fail to recognise their pure self identity and remain unfulfilled all their lives, while struggling with worldly matters.



मुमुक्षोर्बुद्धिरालम्बमन्तरेण न विद्यते । निरालम्बैव निष्कामा बुद्धिर्मुक्तस्य सर्वदा ॥ १८-४४॥

मुमुक्षु पुरुष की बुद्धि कुछ आश्रय ग्रहण किये बिना नहीं रहती। मुक्त पुरुष की बुद्धि तो सब प्रकार से निष्काम और निराश्रय ही रहती है|

mumukṣorbuddhirālambamantareṇa na vidyate | nirālambaiva niṣkāmā buddhirmuktasya sarvadā | 18-44 ||

The ambitious, who has not been able to identify self, remains struck with this world, but the mind of the liberated person is free from desires and support.



विषयद्वीपिनो वीक्ष्य चिकताः शरणार्थिनः । विशन्ति झटिति क्रोडं निरोधैकाग्रसिद्धये ॥ १८-४५॥

अज्ञानी पुरुष विषयरूपी मतवाले हाथियों को देखकर भयभीत हो जाते हैं और शरण के लिए तुरंत निरोध और एकाग्रता की सिद्धि के लिए झटपट चित्त की गुफा में घुस जाते है|

vişayadvīpino vīkşya cakitāḥ śaraṇārthinaḥ | viśanti jhaţiti kroḍaṃ nirodhaikāgrasiddhaye | 18-45 |

Encountering the mad elephant like sensualities, the unwise get frightened and seek refuge in their mental cave in search of thoughtlessness and focus.



निर्वासनं हरिं दृष्ट्वा तूष्णीं विषयदन्तिनः । पलायन्ते न शक्तास्ते सेवन्ते कृतचाटवः ॥ १८-४६॥

वासना रहित ज्ञानी सिंह के समान है, उसे देखते ही विषय रूपी मतवाले हाथी असमर्थ होकर चुपचाप भाग जाते हैं, संसारी पुरुष स्वतः ऐसे ही नरसिंह की प्रतिष्ठा और सेवा करते हैं।

nirvāsanam harim dṛṣṭvā tūṣṇīm viṣayadantinah | palāyante na śaktāste sevante kṛtacāṭavah | 18-46 |

One, who is free from passions is like the lion who scares the elephant like senses, which in turn serve the honourable one.



न मुक्तिकारिकां धत्ते निःशङ्को युक्तमानसः । पश्यन् शृण्वन् स्पृशन् जिघ्नन्नश्नन्नास्ते यथासुखम् ॥ १८-४७॥

शंका रहित ज्ञानी पुरुष मुक्ति के साधनों का अभ्यास नहीं करता, वह तो देखते, सुनते, छूते, सूंघते, भोगते हुए भी आत्मानन्द में मग्न रहता है।

na muktikārikām dhatte niḥśaṅko yuktamānasaḥ | paśyan śṛṇvan spṛśan jighrannaśnannāste yathāsukham | 18-47 |

The person, free from doubts makes no efforts for salvation. Even while seeing, hearing, touching, smelling or tasting, he lives in completion.



वस्तुश्रवणमात्रेण शुद्धबुद्धिर्निराकुलः । नैवाचारमनाचारमौदास्यं वा प्रपश्यति ॥ १८-४८॥

शुद्ध-बुद्धि स्थिर चित्त वाला व्यक्ति वस्तु-तत्त्व के केवल सुनने मात्र से आचार उदासीनता-आकुलता रहित हो जाता है, फिर वह इच्छा रहित होकर आत्मानन्द में मग्न रहता है|

vastuśravaṇamātreṇa śuddhabuddhirnirākulaḥ | naivācāramanācāramaudāsyaṃ vā prapaśyati | 18-48 |

One whose mind is pure and unattached, becomes indifferent and free from bondages merely by listening to the ultimate truth and free from desires, lives in completion.



यदा यत्कर्तुमायाति तदा तत्कुरुते ऋजुः । शुमं वाप्यशुमं वापि तस्य चेष्टा हि बालवत् ॥ १८-४९॥

स्वभाव में स्थित ज्ञानी, शुभ हो या अशुभ, जो जब करने के लिए सामने आ जाता है, तब वह उसे बालक की चेष्टा के समान सरलता से कर डालता है|

yadā yatkartumāyāti tadā tatkurute rjuh | śubham vāpyaśubham vāpi tasya ceṣṭā hi bālavat | 18-49 |

The enlightened performs good or bad deeds, which come forward by virtue of destiny, childlike without hesitation.



स्वातन्त्र्यात्सुखमाप्नोति स्वातन्त्र्याल्लभते परम् । स्वातन्त्र्यान्निर्वृतिं गच्छेत्स्वातन्त्र्यात् परमं पदम् ॥ १८-५०॥

स्वतंत्रता से ही सुख की प्राप्ति होती है। स्वतंत्रता से ही परम तत्त्व की उपलब्धि होती है। स्वतंत्रता से ही परम शांति की प्राप्ति होती है। स्वतंत्रता से ही परम पद मिलता है।

svātantryātsukhamāpnoti svātantryāllabhate param | svātantryānnirvṛtim gacchetsvātantryāt paramam padam | 18-50|

Inner freedom enables happiness, leads to the Almighty, empowers peace and reach the ultimate state.



अकर्तृत्वमभोक्तृत्वं स्वात्मनो मन्यते यदा । तदा क्षीणा भवन्त्येव समस्ताश्चित्तवृत्तयः ॥ १८-५१॥

ज्योंहि विद्वान-साधक स्वयं को अकर्ता और अभोक्ता मानलेता है त्योंहि उसके चित्त की सभी वृत्तियाँ क्षीण-नष्ट हो जाती हैं।

akartṛtvamabhoktṛtvam svātmano manyate yadā | tadā kṣīṇā bhavantyeva samastāścittavṛttayaḥ || 18-51 ||

As soon as the enlightened realises himself to be neither the doer nor the reaper of consequences, all desires vanish.



उच्छृङ्खलाप्यकृतिका स्थितिधीरस्य राजते । न तु सस्पृहचित्तस्य शान्तिर्मूढस्य कृत्रिमा ॥ १८-५२॥

जो धीर पुरुष नि:स्पृह है उसकी स्वाभाविक स्थिति विक्षोभ युक्त होने पर भी, श्रेष्ठ-शोभायुक्त होती क्योंकि उसमें बनावट नहीं होती। परन्तु वो मूढ़-अज्ञानी जिसके चित्त में अनेक इच्छाएं भरी हैं; उसकी बनावटी शांति शोभायमान नहीं होती।

ucchrnkhalāpyakṛtikā sthitirdhīrasya rājate | na tu saspṛhacittasya śāntirmūdhasya kṛtrimā || 18-52 ||

The spontaneous natural behaviour of the wise, is appreciable, since it is not intentional. The outer calmness of the ignorant, whose heart is full of desires is not appreciable, since that behaviour is artificial and unnatural.



विलसन्ति महाभोगैर्विशन्ति गिरिगह्नरान् । निरस्तकल्पना धीरा अबद्धा मुक्तबुद्धयः ॥ १८-५३॥

धीर पुरुष बड़े भोगों में आनंद करते हैं और पर्वतों की गहन गुफाओं में भी निवास करते हैं पर वे कल्पना, बंधन और बुद्धि की वृत्तियों से मुक्त होते हैं|

vilasanti mahābhogairviśanti girigahvarān | nirastakalpanā dhīrā abaddhā muktabuddhayaḥ || 18-53 ||

The wise enjoy worldly luxuries and even reside in the depths of mountain caves, but they are free of imagination, bondages and mind.



श्रोत्रियं देवतां तीर्थमङ्गनां भूपतिं प्रियम् । दृष्ट्वा सम्पूज्य धीरस्य न कापि हृदि वासना ॥ १८-५४॥

धीर पुरुष शास्त्रज्ञ ब्राह्मण, देवता, तीर्थ, स्त्री, राजा और प्रिय को देख कर उनका स्वागत करता है पर उसके हृदय में कोई कामना नहीं होती|

śrotriyam devatām tīrthamanganām bhūpatim priyam | dṛṣṭvā sampūjya dhīrasya na kāpi hṛdi vāsanā || 18-54 ||

There are no desires in the heart of a wise person while seeing or paying homage to a learned sage, a celestial being, a holy place, a woman, a king or a friend.



भृत्यैः पुत्रैः कलत्रैश्च दौहित्रैश्चापि गोत्रजैः । विहस्य धिक्कृतो योगी न याति विकृतिं मनाक् ॥ १८-५५॥

जीवन्मुक्त-योगी को सेवक, पुत्र, स्त्री, नाती, सम्बन्धियों-सगोत्र द्वारा धिक्कारने पर भी थोड़ा सा भी विकार उत्पन्न नहीं होता।

bhṛtyaiḥ putraiḥ kalatraiśca dauhitraiścāpi gotrajaiḥ | vihasya dhikkṛto yogī na yāti vikṛtiṃ manāk || 18-55 ||

A liberated yogi is not disturbed even when humiliated by the ridicule of servants, sons, wives, grandchildren or other relatives.



सन्तुष्टोऽपि न सन्तुष्टः खिन्नोऽपि न च खिद्यते । तस्याश्चर्यदशां तां तां तादृशा एव जानते ॥ १८-५६॥

ज्ञानी-विद्वान् लौकिक दृष्टि संतुष्ट न होते हुए भी प्रसन्न-संतुष्ट है और खेद होते हुए भी दुखी नहीं है। उसकी इस आश्चर्यमय स्थिति को उसके समान ज्ञानी लोग ही जान सकते हैं।

santuṣṭo'pi na santuṣṭaḥ khinno'pi na ca khidyate | tasyāścaryadaśāṃ tāṃ tāṃ tādṛśā eva jānate || 18-56 ||

The enlightened, who appears pleased is not pleased and not suffering even when in pain. Only those alike can know this amazing state of being.



कर्तव्यतैव संसारो न तां पश्यन्ति सूरयः । शून्याकारा निराकारा निर्विकारा निरामयाः ॥ १८-५७॥

कर्तव्य बुद्धि का नाम ही संसार है, विद्वान लोग उस कर्तव्यता को नहीं देखते क्योंकि उनकी बुद्धि शून्याकार, निराकार, निर्विकार और निरामय होती है|

kartavyataiva saṃsāro na tāṃ paśyanti sūrayaḥ | śūnyākārā nirākārā nirvikārā nirāmayāḥ || 18-57 ||

Samsara is the sense of responsibility itself. The wise see no such thing being nothingness, formless, unchanging and spotless.



अकुर्वन्नपि सङ्क्षोभाद् व्यग्रः सर्वत्र मूढधीः । कुर्वन्नपि तु कृत्यानि कुशलो हि निराकुलः ॥ १८-५८॥

अज्ञानी पुरुष कुछ न करते हुए भी क्षोभवश सदा व्यग्र ही रहता है। योगी पुरुष बहुत से कार्य करता हुआ भी शांत रहता है|

akurvannapi saṅkṣobhād vyagraḥ sarvatra mūḍhadhīḥ | kurvannapi tu kṛtyāni kuśalo hi nirākulaḥ || 18-58 ||

The unwise is agitated by restlessness, even when doing nothing, while a yogi remains undisturbed even when doing several things.



सुखमास्ते सुखं शेते सुखमायाति याति च । सुखं वक्ति सुखं भुङ्क्ते व्यवहारेऽपि शान्तधीः ॥ १८-५९॥

व्यावहारिक दृष्टि से भी शांत बुद्धि वाला सुख से बैठता है, सुख से सोता है, सुख से आता-जाता है, सुख से बोलता है और सुख से ही खाता-पीता है।

sukhamāste sukham śete sukhamāyāti yāti ca | sukham vakti sukham bhunkte vyavahāre pi śāntadhīḥ | 18-59 |

The enlightened, having attained peace of mind remains comfortable while sitting, sleeping, coming-going, speaking, eating or drinking.



स्वभावाद्यस्य नैवार्तिर्लोकवद् व्यवहारिणः । महाहृद इवाक्षोभ्यो गतक्लेशः सुशोभते ॥ १८-६०॥

ज्ञानी व्यक्ति लौकिक आचरण-व्यवहार करते हुए भी सरोवर की भाँति शांत-क्षोभ रहित है और अन्य लोगों के समान दुःख नहीं करता।

svabhāvādyasya naivārtirlokavad vyavahāriņaḥ | mahāhrda ivākṣobhyo gatakleśaḥ suśobhate | 18-60 ||

The enlightened is calm and undisturbed like a placid lake during world interactions, and does not grieve like a commoner.



निवृत्तिरपि मूढस्य प्रवृत्ति रुपजायते । प्रवृत्तिरपि धीरस्य निवृत्तिफलभागिनी ॥ १८-६१॥

मूढ़ व्यक्ति में इन्द्रिय संयम की निवृत्ति भी प्रवृत्ति ही है, क्योंकि उसे अहंकार से निवृत्ति नहीं प्राप्त हुई है। जबिक ज्ञानी-धीर व्यक्ति की प्रवृत्ति भी निवृत्ति के समान फल दायक है|

nivṛttirapi mūḍhasya pravṛtti rupajāyate | pravṛttirapi dhīrasya nivṛttiphalabhāginī | 18-61 |

In the unwise even abstention from action leads to action while even the action of the wise reaps the fruits of inaction.



परिग्रहेषु वैराग्यं प्रायो मूढस्य दृश्यते । देहे विगलिताशस्य क्व रागः क्व विरागता ॥ १८-६२॥

अज्ञानी पुरुष प्रायः गृह आदि पदार्थों से वैराग्य करता दिखाई देता है पर जिसका देह-अभिमान नष्ट हो चुका है, उसके लिए कहाँ राग और कहाँ विराग।

parigraheşu vairāgyam prāyo mūḍhasya dṛśyate | dehe vigalitāśasya kva rāgaḥ kva virāgatā || 18-62 ||

The unwise often shows aversion towards belongings, but for one whose attachment to the body has dropped away, there is neither attachment nor aversion.



भावनाभावनासक्ता दृष्टिर्मूढस्य सर्वदा । भाव्यभावनया सा तु स्वस्थस्यादृष्टिरूपिणी ॥ १८-६३॥

अज्ञानी की दृष्टि सदा भाव या अभाव में लगी रहती है, पर धीर पुरुष तो दृश्य को देखते रहने पर भी आत्म स्वरूप को देखने के कारण कुछ नहीं देखती|

bhāvanābhāvanāsaktā dṛṣṭirmūḍhasya sarvadā | bhāvyabhāvanayā sā tu svasthasyādṛṣṭirūpiṇī || 18-63 ||

The unwise is always caught in possession and the achievable, but the wise one is of the nature of no-thought with faith in his inner self.



सर्वारम्भेषु निष्कामो यश्चरेद् बालवन् मुनिः । न लेपस्तस्य शुद्धस्य क्रियमाणेऽपि कर्मणि ॥ १८-६४॥

जो धीर पुरुष सभी कार्यों में एक बालक के समान निष्काम भाव से व्यवहार करता है, वह शुद्ध है और कर्म करने पर भी उससे लिप्त नहीं होता|

sarvārambheşu nişkāmo yaścared bālavan muniḥ | na lepastasya śuddhasya kriyamāņe'pi karmaṇi || 18-64 ||

The seer
who behaves childlike,
without desire in all actions,
is pure and there is
no attachment
even in the work being done.



स एव धन्य आत्मज्ञः सर्वभावेषु यः समः । पश्यन् शृण्वन् स्पृशन् जिघ्नन् अश्नन्निस्तर्षमानसः ॥ १८-६५॥

वह आत्मज्ञानी धन्य है जो सभी स्थितियों में समान रहता है। देखते, सुनते, छूते, सूंघते और खाते-पीते भी उसका मन कामना रहित होता है|

sa eva dhanya ātmajñaḥ sarvabhāveṣu yaḥ samaḥ | paśyan śṛṇvan spṛśan jighrann aśnannistarṣamānasaḥ | 18-65 |

Blessed is one
who knows oneself and
remains the same
in all situations,
with a mind free from craving
whether one is seeing,
hearing,
touching,
smelling,
eating or
drinking.



क्व संसारः क्व चाभासः क्व साध्यं क्व च साधनम् । आकाशस्येव धीरस्य निर्विकल्पस्य सर्वदा ॥ १८-६६॥

धीर पुरुष सदा आकाश के समान निर्विकल्प रहता है। उसकी दृष्टि में संसार कहाँ और उसकी प्रतीति कहाँ? उसके लिए साध्य क्या और साधन क्या?

kva saṃsāraḥ kva cābhāsaḥ kva sādhyaṃ kva ca sādhanam | ākāśasyeva dhīrasya nirvikalpasya sarvadā || 18-66 ||

The pious free from all desires is like the clear skies. For such a person where is the real or virtual world, achievements and resources are meaningless.



स जयत्यर्थसंन्यासी पूर्णस्वरसविग्रहः । अकृत्रिमोऽनवच्छिन्ने समाधिर्यस्य वर्तते ॥ १८-६७॥

जो व्यक्ति लोक-परलोक की कामना से रहित है, वही अपने स्वरूप में मग्न है; पूर्ण स्वानंद स्वरूप है, वही विजयी होता है।

sa jayatyarthasamnyāsī pūrnasvarasavigrahah | akṛtrimo'navacchinne samādhiryasya vartate || 18-67 ||

The individual who has abandoned all worldly and non-worldly desires with an inner focus attains victory in this universe naturally.



बहुनात्र किमुक्तेन ज्ञाततत्त्वो महाशयः । भोगमोक्षनिराकाङ्क्षी सदा सर्वत्र नीरसः ॥ १८-६८॥

ज्यादा कहने से कुछ लाभ नहीं है, क्योंकि आत्मज्ञानी को ज्ञान तत्व प्राप्त हो चुका है| महात्मा पुरुष भोग और मोक्ष दोनों की इच्छा नहीं करता और सदा-सर्वत्र रागरहित होता है|

bahunātra kimuktena jñātatattvo mahāśayaḥ | bhogamokṣanirākāṅkṣī sadā sarvatra nīrasaḥ || 18-68 ||

Its no use elaborating, since the pious has realised the gist of the Ultimate and is free from all attachments, including salvation.



महदादि जगद्द्वैतं नाममात्रविजृम्भितम् । विहाय शुद्धबोधस्य किं कृत्यमवशिष्यते ॥ १८-६९॥

महतत्त्व से लेकर सम्पूर्ण द्वैतरूप दृश्य जगत नाम मात्र का ही विस्तार है। शुद्ध बोध स्वरुप धीर ने जब उसका भी परित्याग कर दिया, तो फिर उसका कुछ कर्तव्य शेष नहीं है।

mahadādi jagaddvaitam nāmamātravijrmbhitam | vihāya śuddhabodhasya kim kṛtyamavaśiṣyate || 18-69 ||

The virtuous who has rejected everything from the heaven to earth itself, sees that they are extensions of the Divine and nothing remains to be attained.



भ्रमभूतमिदं सर्वं किञ्चिन्नास्तीति निश्चयी । अलक्ष्यस्फुरणः शुद्धः स्वभावेनैव शाम्यति ॥ १८-७०॥

यह सम्पूर्ण दृश्य जगत भ्रम मात्र है, यह कुछ नहीं है - ऐसे निश्चय से युक्त पुरुष दृश्य की स्फूर्ति से भी रहित हो जाता है और स्वभाव से ही शांत हो जाता है

bhramabhūtamidam sarvam kiñcinnāstīti niścayī | alakşyasphuranah śuddhah svabhāvenaiva śāmyati || 18-70 ||

The person who has experienced tranquility, has nothing more to attain realising that this world is illusory like a mirage and non-existent.



शुद्धस्फुरणरूपस्य दृश्यभावमपश्यतः । क्व विधिः क्व च वैराग्यं क्व त्यागः क्व शमोऽपि वा ॥ १८-७१॥

जो शुद्ध स्फुरण रूप है, जिसे दृश्य सत्तावान नहीं मालूम पड़ता, उसके लिए विधि क्या, वैराग्य क्या, त्याग क्या और शांति भी क्या|

śuddhasphuraṇarūpasya dṛśyabhāvamapaśyataḥ | kva vidhih kva ca vairāgyam kva tyāgah kva śamo'pi vā || 18-71 ||

There is no rule, dispassion, renunciation or peace of mind for the one who is pure acceptance and does not acknowledge any other real form of being.



स्फुरतोऽनन्तरूपेण प्रकृतिं च न पश्यतः । क्व बन्धः क्व च वा मोक्षः क्व हर्षः क्व विषादिता ॥ १८-७२॥

जो अनंत रूप से स्वयं स्फुरित हो रहा है और प्रकृति की पृथक् सत्ता को नहीं देखता है, उसके लिए बंधन कहाँ, मोक्ष कहाँ, हर्ष कहाँ और विषाद कहाँ|

sphurato'nantarūpeņa prakṛtim ca na paśyataḥ | kva bandhaḥ kva ca vā mokṣaḥ kva harṣaḥ kva viṣāditā || 18-72 ||

For one who shines with the radiance of infinity and is not subject to natural causality there is neither bondage, liberation, pleasure nor pain.



बुद्धिपर्यन्तसंसारे मायामात्रं विवर्तते । निर्ममो निरहङ्कारो निष्कामः शोभते बुधः ॥ १८-७३॥

बुद्धि के अंत तक ही संसार है और यह केवल माया का विवर्त है, इस तत्त्व को जानने वाला बुद्धिमान ममता, अहंकार और कामना से रहित होकर शोभित होता है|

buddhiparyantasaṃsāre māyāmātraṃ vivartate | nirmamo nirahaṅkāro niṣkāmaḥ śobhate budhaḥ | 18-73 |

Pure illusion
manifests in Samsara
which continues
until self realisation.
The enlightened person
lives in the bliss of freedom
from affections,
responsibility and
attachments.



अक्षयं गतसन्तापमात्मानं पश्यतो मुनेः । क्व विद्या च क्व वा विश्वं क्व देहोऽहं ममेति वा ॥ १८-७४॥

जो मुनि संताप से रहित अपने अविनाशी स्वरुप को जानता है, उसके लिए विद्या कहाँ और विश्व कहाँ अथवा देह कहाँ और मैं-मेरा कहाँ

akṣayaṃ gatasantāpamātmānaṃ paśyato muneḥ | kva vidyā ca kva vā viśvaṃ kva deho'haṃ mameti vā || 18-74||

For the seer who knows oneself as imperishable and beyond pain there is neither knowledge, nor world, nor the sense that I-am-the-body or the-body-is-mine.



निरोधादीनि कर्माणि जहाति जडधीर्यदि । मनोरथान् प्रलापांश्च कर्तुमाप्नोत्यतत्क्षणात् ॥ १८-७५॥

जड़ बुद्धि वाला यदि चित्त के निरोध आदि कर्मों को छोड़ भी दे, तो भी वह अगले ही क्षण बड़े-बड़े मनोरथ बनाने और प्रलाप करने लगता है।

nirodhādīni karmāṇi jahāti jaḍadhīryadi | manorathān pralāpāmśca kartumāpnotyatatksanāt | 18-75 |

Even if the ignorant, gives up activities like thought control and actions he soon starts discussing and planning big ambitious ventures.



मन्दः श्रुत्वापि तद्वस्तु न जहाति विमूढताम् । निर्विकल्पो बहिर्यत्नादन्तर्विषयलालसः ॥ १८-७६॥

अज्ञानी, तत्त्व-आत्मा का श्रवण करके भी अपनी मूर्खता का त्याग नहीं करता, वह बाह्य रूप से तो निसंकल्प हो जाता है, पर उसके अंतर्मन में विषयों की इच्छा बनी रहती है।

mandaḥ śrutvāpi tadvastu na jahāti vimūḍhatām | nirvikalpo bahiryatnādantarviṣayalālasaḥ || 18-76 ||

The ignorant does not get rid himself of stupidity even on hearing the truth. He may appear free from imaginations, but internally he is still pursuing his senses.



ज्ञानाद् गलितकर्मा यो लोकदृष्ट्यापि कर्मकृत् । नाप्नोत्यवसरं कर्त्रुं वक्तुमेव न किञ्चन ॥ १८-७७॥

ज्ञान से जिसका कर्म-बंधन नष्ट हो गया है, वह लौकिक रूप से कर्म करता रहे तो भी उसके कुछ करने या कहने का अवसर नहीं रहता (क्योंकि वह अकर्ता और अवक्ता है)|

jñānād galitakarmā yo lokadṛṣṭyāpi karmakṛt | nāpnotyavasaraṃ kartruṃ vaktumeva na kiñcana || 18-77 ||

Though the world sees activity in the enlightened individual, detached by virtue of dissolving bondages, nothing really needs to be done or spoken by him.



क्व तमः क्व प्रकाशो वा हानं क्व च न किञ्चन । निर्विकारस्य धीरस्य निरातङ्कस्य सर्वदा ॥ १८-७८॥

जो धीर सदा निर्विकार और भय रहित है, उसके लिए अन्धकार कहाँ, प्रकाश कहाँ और त्याग कहाँ? उसके लिए किसी का अस्तित्व नहीं रहता|

kva tamaḥ kva prakāśo vā hānaṃ kva ca na kiñcana | nirvikārasya dhīrasya nirātaṅkasya sarvadā || 18-78 ||

For the wise, stable and fearless person there is no difference between darkness and light, nor renunciation. Nothing exists for such a person.



क्व धैर्यं क्व विवेकित्वं क्व निरातङ्कतापि वा । अनिर्वाच्यस्वभावस्य निःस्वभावस्य योगिनः ॥ १८-७९॥

योगी को धैर्य कहाँ, विवेक कहाँ और निर्भयता भी कहाँ? उसका स्वभाव अनिर्वचनीय है और वह वस्तुतः स्वभाव रहित है|

kva dhairyam kva vivekitvam kva nirātankatāpi vā | anirvācyasvabhāvasya nihsvabhāvasya yoginah | 18-79 |

For the liberated, there is neither fortitude, prudence nor courage. His nature is beyond description and free of individuality.



न स्वर्गो नैव नरको जीवन्मुक्तिर्न चैव हि । बहुनात्र किमुक्तेन योगदृष्ट्या न किञ्चन ॥ १८-८०॥

योगी के लिए स्वर्ग-नरक, लोक-परलोक अथवा जीवन्मुक्ति अस्तित्वहीन हैं। इस सम्बन्ध में योग की दृष्टि से कुछ भी नहीं है।

na svargo naiva narako jīvanmuktirna caiva hi | bahunātra kimuktena yogadṛṣṭyā na kiñcana || 18-80 ||

For the enlightened there is no difference between heaven or hell, or liberation. Nothing exists for such a person.



नैव प्रार्थयते लाभं नालाभेनानुशोचित । धीरस्य शीतलं चित्तममृतेनैव पूरितम् ॥ १८-८१॥

धीर का चित्त ऐसे शीतल रहता है जैसे वह अमृत से परिपूर्ण हो। वह न लाभ की आशा करता है और न हानि का शोक|

naiva prārthayate lābham nālābhenānuśocati | dhīrasya śītalam cittamamṛtenaiva pūritam || 18-81 ||

The calm mind of the sage is full of the nectar of immortality. He neither aspires for profits nor grieves at losses.



न शान्तं स्तौति निष्कामो न दुष्टमपि निन्दति । समदुःखसुखस्तृप्तः किञ्चित् कृत्यं न पश्यति ॥ १८-८२॥

धीर पुरुष न संत की स्तुति करता है और न दुष्ट की निंदा। वह सुख-दुख में समान, स्वयं में तृप्त रहता है। वह अपने लिए कोई भी कर्तव्य नहीं देखता।

na śāntaṃ stauti niṣkāmo na duṣṭamapi nindati | samaduḥkhasukhastṛptaḥ kiñcit kṛtyaṃ na paśyati || 18-82 ||

The dispassionate does not praise the good nor blame the wicked. He is neutral towards pleasure and pain and does not see anything that needs doing.



धीरो न द्वेष्टि संसारमात्मानं न दिदृक्षति । हर्षामर्षविनिर्मुक्तो न मृतो न च जीवति ॥ १८-८३॥

धीर पुरुष न संसार से द्वेष करता है और न आत्म-दर्शन की इच्छा। वह हर्ष और शोक से रहित है। लौकिक दृष्टि से वह न तो मृत है और न जीवित।

dhīro na dveṣṭi saṃsāramātmānaṃ na didṛkṣati | harṣāmarṣavinirmukto na mṛto na ca jīvati | 18-83 |

The enlightened does not dislike samsara or seek self-knowledge. He is free from pleasure and sorrow, being in a state of both death and life.



निःस्नेहः पुत्रदारादौ निष्कामो विषयेषु च ।

निश्चिन्तः स्वशरीरेऽपि निराशः शोभते बुधः ॥ १८-८४॥

जो धीर पुरुष पुत्र-स्त्री आदि के प्रति आसक्ति से रहित होता है, विषय की उपलब्धि में उसकी प्रवृत्ति नहीं होती, अपने शरीर के लिए भी निश्चिन्त रहता है, सभी आशाओं से रहित होता है, वह सुशोभित होता है।

niḥsnehaḥ putradārādau niṣkāmo viṣayeṣu ca | niścintaḥ svaśarīre'pi nirāśaḥ śobhate budhaḥ | 18-84 ||

The enlightened without attachment to mate or children, free from sensual desires and unconcerned about his own body, is in bliss by being free from anticipation.



तुष्टिः सर्वत्र धीरस्य यथापतितवर्तिनः । स्वच्छन्दं चरतो देशान् यत्रस्तमितशायिनः ॥ १८-८५॥

धीर पुरुष, जहाँ सूर्यास्त हुआ वहां सो लिया, जहाँ इच्छा हुई वहां रह लिया, जो सामने आया उसी के अनुसार व्यवहार करता हुआ सर्वत्र संतुष्ट-आनन्दित रहता है।

tuṣṭiḥ sarvatra dhīrasya yathāpatitavartinaḥ | svacchandaṃ carato deśān yatrastamitaśāyinaḥ || 18-85 ||

The enlightened sleeps where the sun sets, lives wherever needed and behaves situationally. He is thus content all the time, everywhere.



पततूदेतु वा देहो नास्य चिन्ता महात्मनः । स्वभावभूमिविश्रान्तिविस्मृताशेषसंसृतेः ॥ १८-८६॥

जो अपने आत्मस्वरुप में विश्राम करते हुए सभी प्रपंचों का नाश कर चुका है, उस महात्मा को शरीर रहे अथवा नष्ट हो जाये - ऐसी चिंता भी नहीं होती|

patatūdetu vā deho nāsya cintā mahātmanaḥ | svabhāvabhūmiviśrāntivismṛtāśeṣasaṃsṛteḥ || 18-86 ||

The liberated who rests in his own true nature, having destroyed all illusion, does not care whether the body remains or dies.



अकिञ्चनः कामचारो निर्द्वन्द्वश्छिन्नसंशयः ।

असक्तः सर्वभावेषु केवलो रमते बुधः ॥ १८-८७॥

ज्ञानी संग्रह रहित, स्वच्छंद, निर्द्धन्द्व और संशय रहित होकर अनासक्त भाव से आनन्द पूर्वक रमण करता है।

akiñcanaḥ kāmacāro nirdvandvaśchinnasaṃśayaḥ | asaktah sarvabhāvesu kevalo ramate budhaḥ || 18-87 ||

The liberated individual, free from possessions, confusions and suspicions, enjoys completion in himself, acting spontaneously, without any attachments.



निर्ममः शोभते धीरः समलोष्टाश्मकाञ्चनः । सुभिन्नहृदयग्रन्थिर्विनिर्धूतरजस्तमः ॥ १८-८८॥

जिसकी हृदय ग्रंथि खुल गई है और रज-तम-रूपी मल दूर हो गये हैं, वह मिट्टी के ढ़ेले, पत्थर और सोने को समान दृष्टि से देखता है और शोभा पाता है।

nirmamaḥ śobhate dhīraḥ samaloṣṭāśmakāñcanaḥ | subhinnahṛdayagranthirvinirdhūtarajastamaḥ || 18-88 ||

The liberated person who has opened up his heart nodes dissolving all greed and blindness sees a lump of clay or a stone or gold nugget equally and is respected universally.



सर्वत्रानवधानस्य न किञ्चिद् वासना हृदि । मुक्तात्मनो वितृप्तस्य तुलना केन जायते ॥ १८-८९॥

जो इस दृश्य प्रपंच पर ध्यान नहीं देता, आत्म तृप्त है, जिसके हृदय में जरा सी भी कामना नहीं होती - ऐसे मुक्तात्मा की तुलना किसके साथ की जा सकती है|

sarvatrānavadhānasya na kiñcid vāsanā hṛdi | muktātmano vitṛptasya tulanā kena jāyate || 18-89 ||

The liberated, who is away from desires and attachments, is contented and pays no regard to anything else, cannot be compared with any one else.



जानन्नपि न जानाति पश्यन्नपि न पश्यति । ब्रुवन्न् अपि न च ब्रूते कोऽन्यो निर्वासनादृते ॥ १८-९०॥

कामनारहित धीर के अतिरिक्त ऐसा और कौन है जो जानते हुए भी न जाने, देखते हुए भी न देखे और बोलते हुए भी न बोले|

jānannapi na jānāti paśyannapi na paśyati | bruvann api na ca brūte ko'nyo nirvāsanādṛte || 18-90 ||

Who but the desireless, knows without knowing, sees without seeing and speaks without speaking?



भिक्षुर्वा भूपतिर्वापि यो निष्कामः स शोभते । भावेषु गलिता यस्य शोभनाशोभना मतिः ॥ १८-९१॥

राजा हो या रंक, जो कामना रहित है वह ही सुशोभित होता है। जिसकी दृश्य वस्तुओं में शुभ और अशुभ बुद्धि समाप्त हो गयी है वह निष्काम है|

bhikşurvā bhūpatirvāpi yo nişkāmaḥ sa śobhate | bhāveşu galitā yasya śobhanāśobhanā matiḥ | 18-91 ||

King or pauper, one who is without desire and has attained equanimity with good and bad excels in this world.



क्च स्वाच्छन्द्यं क्च सङ्कोचः क्च वा तत्त्वविनिश्चयः । निर्व्याजार्जवभूतस्य चरितार्थस्य योगिनः ॥ १८-९२॥

योगी निष्कपट, सरल और चरित्रवान होता है। उसके लिए स्वच्छंदता क्या, संकोच क्या और तत्त्व विचार भी क्या|

kva svācchandyam kva sankocah kva vā tattvaviniścayah | nirvyājārjavabhūtasya caritārthasya yoginah | 18-92 |

A Yogi is non deceitful, simple with guileless sincerity. For him there is neither dissolute behaviour nor virtue nor even discrimination of the truth.



आत्मविश्रान्तितृप्तेन निराशेन गतार्तिना । अन्तर्यदनुभूयेत तत् कथं कस्य कथ्यते ॥ १८-९३॥

जो अपने स्वरुप-आत्मा में विश्राम करके तृप्त है, आशा-दुःख रहित है, वह अपने अन्तः करण में ऐसे परमानन्द का अनुभव करता है जिसकी तुलना अथवा वर्णन नहीं किया जा सकता।

ātmaviśrāntitṛptena nirāśena gatārtinā | antaryadanubhūyeta tat kathaṃ kasya kathyate || 18-93 ||

That which is experienced within by one without desire and free from pain, and content to rest in himself is beyond comparison or description.



सुप्तोऽपि न सुषुप्तौ च स्वप्नेऽपि शयितो न च । जागरेऽपि न जागर्ति धीरस्तृप्तः पदे पदे ॥ १८-९४॥

धीर पुरुष प्रत्येक क्षण तृप्त रहता है। वह सोकर भी नहीं सोता, स्वप्न देखकर भी नहीं देखता और जाग्रत रहने पर भी नहीं जगता|

supto'pi na suṣuptau ca svapne'pi śayito na ca | jāgare'pi na jāgarti dhīrastṛptaḥ pade pade || 18-94||

The Yogi
who remains
content at all moments
is not asleep
while asleep,
does not watch dreams
while dreaming,
is not awake
in wakefulness
having attained equanimity.



ज्ञः सचिन्तोऽपि निश्चिन्तः सेन्द्रियोऽपि निरिन्द्रियः । सुबुद्धिरपि निर्बुद्धिः साहङ्कारोऽनहङ्कृतिः ॥ १८-९५॥

जीवन्मुक्त चिन्तावान होने पर भी चिंता रहित है, इन्द्रिय युक्त होने पर भी इन्द्रिय रहित है, बुद्धि युक्त होने पर भी बुद्धि रहित होता है और अहंकार सहित होने पर भी अहंकार रहित है।

jñaḥ sacinto'pi niścintaḥ sendriyo'pi nirindriyaḥ | subuddhirapi nirbuddhiḥ sāhaṅkāro'nahaṅkṛtiḥ || 18-95 ||

The Yogi is without thoughts even when thinking, non-sensual even amongst all the senses, non-analytical even in intelligence and without conceit even with ego.



न सुखी न च वा दुःखी न विरक्तो न सङ्गवान् । न मुमुक्षुर्न वा मुक्ता न किञ्चिन्न च किञ्चन ॥ १८-९६॥

धीर पुरुष न सुखी होता है और न दुखी, न विरक्त होता है और न अनुरक्त। वह न मुमुक्षु है और न मुक्त। वह कुछ नहीं है, कुछ नहीं है|

na sukhī na ca vā duḥkhī na virakto na saṅgavān | na mumukṣurna vā muktā na kiñcinnna ca kiñcana || 18-96||

An individual with a tranquil mind is neither in pain or pleasure, neither detached nor attached. He is neither seeking liberation nor liberated. He is none of these, none of these.



विक्षेपेऽपि न विक्षिप्तः समाधौ न समाधिमान् । जाङ्योऽपि न जडो धन्यः पाण्डित्येऽपि न पण्डितः ॥ १८-९७॥

धीर पुरुष विक्षेप में विक्षिप्त नहीं होता, समाधि में समाधिस्थ नहीं होता। उसकी लौकिक जड़ता में वह जड़ नहीं है और पांडित्य में पंडित नहीं है|

vikşepe'pi na vikşiptah samādhau na samādhimān | jādye'pi na jado dhanyah pānditye'pi na panditah || 18-97 ||

The enlightened remains undistracted amongst distractions and non-contemplative in meditation. He neither gains stupidity nor wisdom through his worldly acts.



मुक्तो यथास्थितिस्वस्थः कृतकर्तव्यनिर्वृतः । समः सर्वत्र वैतृष्ण्यान्न स्मरत्यकृतं कृतम ॥ १८-९८॥

धीर पुरुष सभी स्थितियों में अपने स्वरुप में स्थित रहता है। कर्तव्य रहित होने से शांत होता है। सदा समान रहता है। तृष्णा रहित होने के कारण वह क्या किया और क्या नहीं - इन बातों का स्मरण नहीं करता|

mukto yathāsthitisvasthaḥ kṛtakartavyanirvṛtaḥ | samaḥ sarvatra vaitṛṣṇyānna smaratyakṛtaṃ kṛtam || 18-98 ||

The Yogi remains established in his self in all circumstances. Being duty-free, he is at peace and ease and since he does not crave, he does not retain any memories of what he has done or not done.



न प्रीयते वन्द्यमानो निन्द्यमानो न कुप्यति । नैवोद्धिजति मरणे जीवने नाभिनन्दति ॥ १८-९९॥

जीवन्मुक्त किसी के द्वारा वंदना करने से प्रसन्न नहीं होता, निंदा करने से क्रोधित नहीं होता, मृत्यु से उद्वेग नहीं करता और जीवन का अभिनन्दन नहीं करता| वह हर परिस्थिति में एकरस है।

na prīyate vandyamāno nindyamāno na kupyati | naivodvijati maraņe jīvane nābhinandati | 18-99 |

The Yogi is
neither pleased
when flattered
nor upset
when blamed.
He is neither afraid of death
nor attached to life.
He is alike
in all situations.

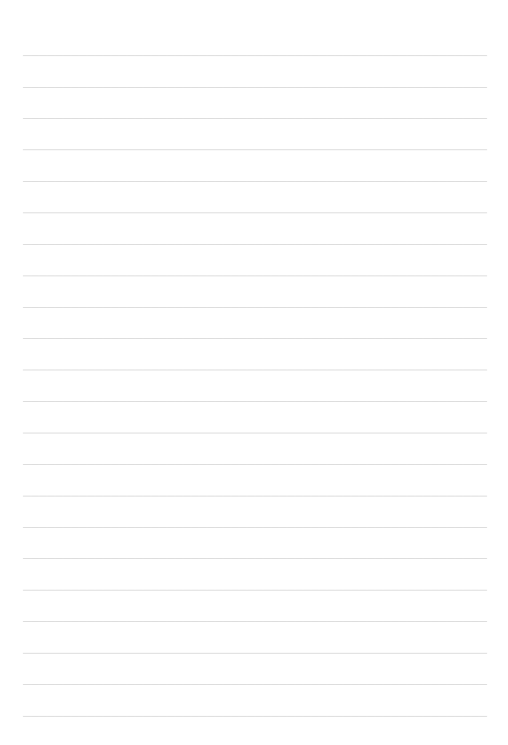


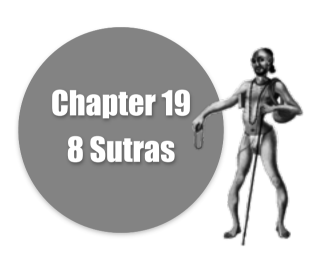
न धावति जनाकीर्णं नारण्यं उपशान्तधीः । यथातथा यत्रतत्र सम एवावतिष्ठते ॥ १८-१००॥

शांत बुद्धि वाला व्यक्ति न तो जन समूह की ओर आकर्षित होता है और न ही वन की ओर। वह हर हल-परिस्थिति में स्थिर-समभाव-समचित्त से आसीन रहता है।

na dhāvati janākīrņam nāraņyam upaśāntadhīḥ | yathātathā yatratatra sama evāvatiṣṭhate || 18-100 ||

The enlightened remains at peace without being attracted to human crowds or by uninhabited forests. He remains stable with equanimity under all conditions.





# स्व महिमा

## **Majesty of Self**

King Janaka
affirms his firm abidance
in the glory of the self,
by his non-mediated experience
of jnana and declares that
except the glory of the self,
he has nothing else.



#### जनक उवाच ॥

तत्त्वविज्ञानसन्दंशमादाय हृदयोदरात् । नाविधपरामर्शशल्योद्धारः कृतो मया ॥ १९-१॥

### राजा जनक ने कहा -

मैंने आपके द्वारा तत्व ज्ञान के उपदेश की चिमटी रूपी शास्त्र द्वारा अपने हृदय से नाना प्रकार के संकल्पों और विकल्पों को निकल दिया है।

### janaka uvāca ∥

tattvavijñānasandaṃśamādāya hṛdayodarāt | nāvidhaparāmarśaśalyoddhāraḥ kṛto mayā | 19-1||

#### King Janaka says:

Using the tweezers of the knowledge of the truth I have managed to extract the painful thorn of endless opinions from the recesses of my heart.



क्व धर्मः क्व च वा कामः क्व चार्थः क्व विवेकिता । क्व द्वैतं क्व च वाऽद्वैतं स्वमहिम्नि स्थितस्य मे ॥ १९-२॥

आपकी कृपा से अपनी महिमा में स्थित मेरे लिए धर्म, काम, अर्थ, विवेक, द्वैत और अद्वैत है व्यर्थ हैं क्योंकि मैं चेतन आत्मा में विश्रान्ति प्राप्त कर चुका हूँ।

kva dharmaḥ kva ca vā kāmaḥ kva cārthaḥ kva vivekitā | kva dvaitaṃ kva ca vā'dvaitaṃ svamahimni sthitasya me | 19-2 |

For me
there is no religion,
sensuality,
possessions,
intelligence,
duality or
even non-duality, since
I am established
in the majesty of
my own being.



क्च भूतं क्च भविष्यद् वा वर्तमानमपि क्च वा । क्च देशः क्च च वा नित्यं स्वमहिम्नि स्थितस्य मे ॥ १९-३॥

अपनी महिमा में स्थित मेरे लिए क्या अतीत है और क्या भविष्य है और क्या वर्तमान ही है, क्या देश है और क्या काल है?

kva bhūtam kva bhaviṣyad vā vartamānamapi kva vā | kva deśaḥ kva ca vā nityam svamahimni sthitasya me | 19-3 |

For me established in my own glory, there is no past, future or even present. There is no space or even time.



क्व चात्मा क्व च वानात्मा क्व शुभं क्वाशुभं यथा । क्व चिन्ता क्व च वाचिन्ता स्वमहिम्नि स्थितस्य मे ॥ १९-४॥

अपनी महिमा में स्थित मेरे लिए क्या आत्मा है और क्या अनात्मा है तथा क्या शुभ और क्या अशुभ है, क्या विचारयुक्त होना है और क्या निर्विचार होना है?

kva cātmā kva ca vānātmā kva śubham kvāśubham yathā | kva cintā kva ca vācintā svamahimni sthitasya me | 19-4|

For me established in my being, there is no self or non-self, auspicious or inauspicious, no thought or thoughtlessness.



क्व स्वप्नः क्व सुषुप्तिर्वा क्व च जागरणं तथा । क्व तुरीयं भयं वापि स्वमहिम्नि स्थितस्य मे ॥ १९-५॥

अपनी महिमा में स्थित मेरे लिए क्या स्वप्न है और क्या सुषुप्ति तथा क्या जागरण है और क्या तुरीय अवस्था है अथवा भय क्या ही है?

kva svapnah kva susuptirvā kva ca jāgaraņam tathā | kva turīyam bhayam vāpi svamahimni sthitasya me | 19-5||

For me established in myself, there is no dreaming or deep sleep, no waking nor fourth state beyond them, and certainly no fear.



क्व दूरं क्व समीपं वा बाह्यं क्वाभ्यन्तरं क्व वा । क्व स्थूलं क्व च वा सूक्ष्मं स्वमहिम्नि स्थितस्य मे ॥ १९-६॥

अपनी महिमा में स्थित मेरे लिए क्या दूर है और क्या पास है तथा क्या बाह्य है और क्या आतंरिक है, क्या स्थूल है और क्या सूक्ष्म है?

kva dūram kva samīpam vā bāhyam kvābhyantaram kva vā | kva sthūlam kva ca vā sūksmam svamahimni sthitasya me | 19-6|

For me established in my own glory, there is nothing distant or near, nothing external or internal, nothing large or small.



क्व मृत्युर्जीवितं वा क्व लोकाः क्वास्य क्व लौकिकम् । क्व लयः क्व समाधिर्वा स्वमहिम्नि स्थितस्य मे ॥ १९-७॥

अपनी महिमा में स्थित मेरे लिए क्या मृत्यु है और क्या जीवन है तथा क्या लौकिक है और क्या पारलौकिक है, क्या लय है और क्या समाधि है?

kva mṛtyurjīvitaṃ vā kva lokāḥ kvāsya kva laukikam | kva layaḥ kva samādhirvā svamahimni sthitasya me | 19-7 |

For me established in my own glory, there is no life or death, no world or beyond the world, no distraction and no stillness of mind.

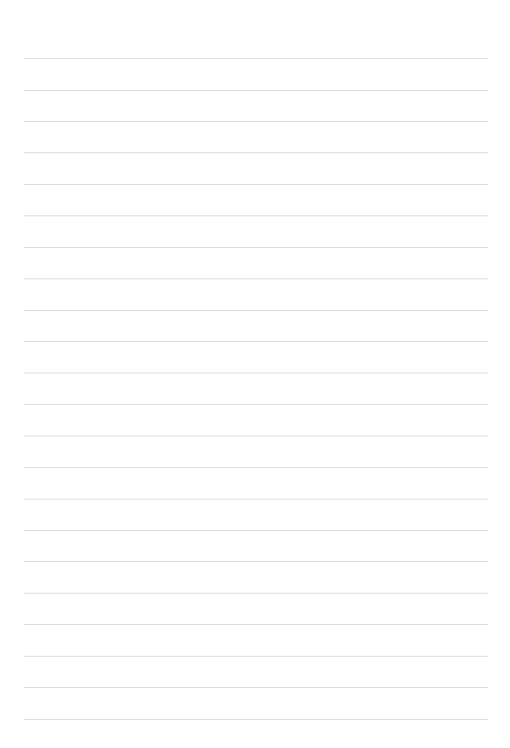


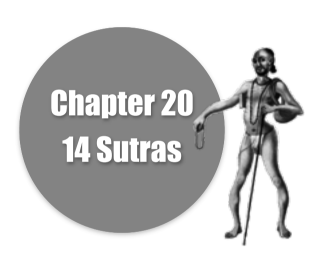
अलं त्रिवर्गकथया योगस्य कथयाप्यलम् । अलं विज्ञानकथया विश्रान्तस्य ममात्मनि ॥ १९-८॥

अपनी आत्मा में नित्य स्थित मेरे लिए जीवन के तीन उद्देश्य (धर्म, अर्थ, काम) निरर्थक हैं, योग पर चर्चा अनावश्यक है और विज्ञानं का वर्णन अनावश्यक है।

alam trivargakathayā yogasya kathayāpyalam | alam vijnānakathayā viśrāntasya mamātmani || 19-8 ||

For me being in myself, there is no need for discussion on the three goals of life (Dharma, Artha, Kaama), of yoga or of knowledge.





## स्व अतिक्रमण

### **Transcendence of Self**

King Janaka concludes that in the pure awareness personified there exist neither the instruments of action, nor of perception, nor dualities, nor triads of actions, nor the world, nor the jivas; nor maya, samsara or mukti.

He ends with: No more can be said.



#### जनक उवाच ॥

क्च भूतानि क्व देहो वा क्वेन्द्रियाणि क्व वा मनः। क्व शून्यं क्व च नैराश्यं मत्स्वरूपे निरञ्जने॥ २०-१॥

### राजा जनक कहते हैं -

मेरे निष्कलंक स्वरुप में पाँच महाभूत कहाँ हैं या शरीर कहाँ है और इन्द्रियाँ या मन कहाँ हैं, शून्य कहाँ है और निराशा कहाँ है?

### janaka uvāca ∥

kva bhūtāni kva deho vā kvendriyāṇi kva vā manaḥ | kva śūnyaṃ kva ca nairāśyaṃ matsvarūpe nirañjane || 20-1 ||

#### King Janaka says:

In my taintless Self, there are no five elements or body, no sense organs or mind, no emptiness or despair.



क्व शास्त्रं क्वात्मविज्ञानं क्व वा निर्विषयं मनः । क्व तृप्तिः क्व वितृष्णात्वं गतद्वन्द्वस्य मे सदा ॥ २०-२॥

सदा सभी प्रकार के द्वंद्वों से रहित मेरे लिए क्या शास्त्र हैं और क्या आत्म-ज्ञान अथवा क्या विषय रहित मन ही है, क्या प्रसन्नता है या क्या संतोष है।

kva śāstram kvātmavijñānam kva vā nirviṣayam manah | kva tṛptiḥ kva vitṛṣṇātvam gatadvandvasya me sadā || 20-2 ||

For one who is free from dualism, there are no scriptures or self-knowledge, no attached mind, no pleasures or satisfaction.



क्व विद्या क्व च वाविद्या क्वाहं क्वेदं मम क्व वा । क्व बन्ध क्व च वा मोक्षः स्वरूपस्य क्व रूपिता ॥ २०-३॥

क्या विद्या है या क्या अविद्या, क्या मैं है या क्या वह है और क्या मेरा है, क्या बंधन है और क्या मोक्ष है या स्वरुप का क्या लक्षण है।

kva vidyā kva ca vāvidyā kvāham kvedam mama kva vā | kva bandha kva ca vā mokṣaḥ svarūpasya kva rūpitā || 20-3 ||

There is no knowledge or ignorance, no 'me', 'this' or 'mine', no bondage or salvation, and no characteristic of self-nature.



क्व प्रारब्धानि कर्माणि जीवन्मुक्तिरपि क्व वा । क्व तद् विदेहकैवल्यं निर्विशेषस्य सर्वदा ॥ २०-४॥

क्या प्रारब्ध कर्म हैं और क्या जीवन मुक्ति है, सर्वदा विशेषता (परिवर्तन) से रहित मुझमें क्या शरीरहीन कैवल्य है।

kva prārabdhāni karmāṇi jīvanmuktirapi kva vā | kva tad videhakaivalyaṃ nirviśeṣasya sarvadā | 20-4 |

In unchanging me, there is no distinction between destiny and liberation from life cycles, and no absolute being without embodiment.



क्व कर्ता क्व च वा भोक्ता निष्क्रियं स्फुरणं क्व वा । क्वापरोक्षं फलं वा क्व निःस्वभावस्य मे सदा ॥ २०-५॥

सदा स्वभाव से रहित मुझमें कौन कर्ता है और कौन भोक्ता, क्या निष्क्रियता है और क्या क्रियाशीलता, क्या प्रत्यक्ष है और क्या अप्रत्यक्ष।

kva kartā kva ca vā bhoktā nişkriyam sphuranam kva vā | kvāparokṣam phalam vā kva niḥsvabhāvasya me sadā | 20-5 |

Without a nature, there is no doer or reaper of actions, no inaction or action, nothing visible or invisible.



क्व लोकं क्व मुमुक्षुर्वा क्व योगी ज्ञानवान् क्व वा । क्व बद्धः क्व च वा मुक्तः स्वस्वरूपेऽहमद्वये ॥ २०-६॥

अपने अद्भय (-दूसरे से रहित) स्वरुप में स्थित मेरे लिए क्या संसार है और क्या मुक्ति की इच्छा, कौन योगी है और कौन ज्ञानी, कौन बंधन में है और कौन मुक्त।

kva lokam kva mumuksurvā kva yogī jñānavān kva vā | kva baddhah kva ca vā muktah svasvarūpe'hamadvaye | 20-6 |

Established as non-dual reality, there is no world or desire for liberation, no yogi or seer, none in bondage or liberation.



क्व सृष्टिः क्व च संहारः क्व साध्यं क्व च साधनम् । क्व साधकः क्व सिद्धिर्वा स्वस्वरूपेऽहमद्वये ॥ २०-७॥

अपने अद्वय (दूसरे से रहित) स्वरुप में स्थित मेरे लिए क्या सृष्टि है और क्या प्रलय, क्या साध्य है और क्या साधन, कौन साधक है और क्या सिद्धि है।

kva srstih kva ca samhārah kva sādhyam kva ca sādhanam | kva sādhakah kva siddhirvā svasvarūpe'hamadvaye || 20-7 ||

For me as non-dual reality, there is no evolution or holocaust, no target or resources, no seeker or attainment.



क्व प्रमाता प्रमाणं वा क्व प्रमेयं क्व च प्रमा । क्व किञ्चित क्व न किञ्चिद वा सर्वदा विमलस्य मे ॥ २०-८॥

विशुद्ध मुझमें कौन ज्ञाता है और क्या प्रमाण (साक्ष्य) है, क्या ज्ञेय है और क्या ज्ञान, क्या स्वल्प है और क्या सर्व।

kva pramātā pramāṇaṃ vā kva prameyaṃ kva ca pramā | kva kiñcit kva na kiñcid vā sarvadā vimalasya me || 20-8 ||

In me the eternal pure self, there is no knower or evidence, nothing knowable or knowledge, nothing scant or abundant.



क्व विक्षेपः क्व चैकाग्र्यं क्व निर्बोधः क्व मूढता । क्व हर्षः क्व विषादो वा सर्वदा निष्क्रियस्य मे ॥ २०-९॥

सदा निष्क्रिय मुझमें क्या अन्यमनस्कता है और क्या एकाग्रता, क्या विवेक है और क्या विवेकहीनता, क्या हर्ष है और क्या विषाद।

kva vikşepah kva caikāgryam kva nirbodhah kva mūḍhatā | kva harşah kva viṣādo vā sarvadā niṣkriyasya me | 20-9 |

In me
the inert Self,
there is
no distraction or
focus,
no prudence or
imprudence,
no joy or
sorrow in always



क्च चैष व्यवहारो वा क्च च सा परमार्थता । क्च सुखं क्च च वा दुखं निर्विमर्शस्य मे सदा ॥ २०-१०॥

सदा विचार रहित मेरे लिए क्या संसार है और क्या परमार्थ, क्या सुख है और क्या दुःख।

kva caişa vyavahāro vā kva ca sā paramārthatā | kva sukham kva ca vā dukham nirvimaršasya me sadā | 20-10 ||

Being eternally free from thoughts, for me, there is no world or world beyond, no joy or suffering.



क्च माया क्च च संसारः क्च प्रीतिर्विरतिः क्च वा । क्च जीवः क्च च तद्बह्म सर्वदा विमलस्य मे ॥ २०-११॥

सदा विशुद्ध मेरे लिया क्या माया है और क्या संसार, क्या प्रीति है और क्या विरति, क्या जीव है और क्या वह ब्रह्म।

kva māyā kva ca saṃsāraḥ kva prītirviratiḥ kva vā | kva jīvaḥ kva ca tadbrahma sarvadā vimalasya me || 20-11 ||

For the always pure and stabilised in himself, there is no Maya or world, no attachment or detachment, no living organism or the Brahm.



क्व प्रवृत्तिर्निर्वृत्तिर्वा क्व मुक्तिः क्व च बन्धनम् । कृटस्थनिर्विभागस्य स्वस्थस्य मम सर्वदा ॥ २०-१२॥

अचल, विभागरहित और सदा स्वयं में स्थित मेरे लिए क्या प्रवृत्ति है और क्या निवृत्ति, क्या मुक्ति है और क्या बंधन।

kva pravṛttirnirvṛttirvā kva muktiḥ kva ca bandhanam | kūṭasthanirvibhāgasya svasthasya mama sarvadā | 20-12 |

For me who is forever unmovable and indivisible and established in Self, there is no inclination or renunciation, no liberation or bondage.



क्वोपदेशः क्व वा शास्त्रं क्व शिष्यः क्व च वा गुरुः । क्व चास्ति पुरुषार्थो वा निरुपाधेः शिवस्य मे ॥ २०-१३॥

विशेषण रहित, कल्याण रूप, मेरे लिए क्या उपदेश है और क्या शास्त्र, कौन शिष्य है और कौन गुरु, और क्या प्राप्त करने योग्य ही है।

kvopadeśah kva vā śāstram kva śişyah kva ca vā guruh | kva cāsti puruṣārtho vā nirupādheh śivasya me || 20-13 ||

Beyond adjectives and ever blissful, for me there is no sermon or scripture, no disciple or guru, nothing to aspire for.



क्व चास्ति क्व च वा नास्ति क्वास्ति चैकं क्व च द्वयम् । बहुनात्र किमुक्तेन किञ्चिन्नोत्तिष्ठते मम ॥ २०-१४॥

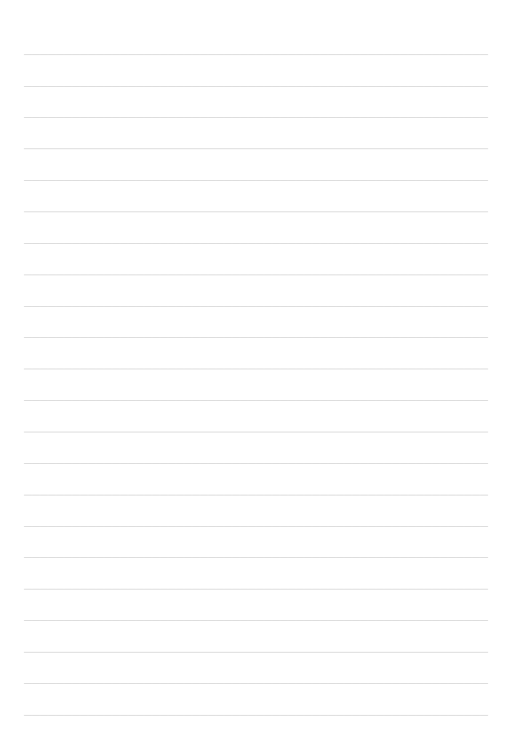
### ॥ ॐ तत्सत् ॥

क्या है और क्या नहीं, क्या अद्वैत है और क्या द्वैत, अब बहुत और क्या कहा जाये, मुझमें कुछ भी (भाव) नहीं पैदा होता है।

kva cāsti kva ca vā nāsti kvāsti caikam kva ca dvayam | bahunātra kimuktena kiñcinnottisthate mama || 20-14||

∥ om tatsat ∥

There is
no existence or non-existence,
no non-duality or duality.
What more is there
to elaborate further?
Nothing arises
within me.



| We would love to hear from you, in case you find any errors        |
|--------------------------------------------------------------------|
| in terms of spellings, grammar or translations or interpretations. |
|                                                                    |
| Please provide Subject as Chapter No. & Sutra No.                  |
| while communicating and email to                                   |
| ashtavakra.thebook@gmail.com                                       |
|                                                                    |
|                                                                    |
|                                                                    |
|                                                                    |
|                                                                    |
|                                                                    |
|                                                                    |